
opusdei.org

Scrisoarea
Prelatului (9
ianuarie 2018)

«Vreau să vă las ca moştenire
dragostea pentru libertate şi
buna dispoziţie», a zis Sfântul
Josemaría. O scrisoare a
Prelatului Opus Dei despre
darul libertății.

15.01.2018

Dragii mei: Fie ca Isus să-i aibă în
pază pe fiicele şi fii mei!

1. În lunile care au trecut, urmând o
orientare a Congresului general, am



făcut referire, în mod frecvent, la
libertate. Acum, în aceste pagini,
doresc să ne amintim câteva aspecte
despre acest mare dar al lui
Dumnezeu, urmând învăţăturile
Sfântului Josemaría, care a fost în
toată viaţa sa un îndrăgostit de
libertate. „Nu voi obosi să repet, fiii
mei – scria o dată – că una dintre cele
mai evidente caracteristici ale
spiritului Opus Dei este dragostea sa
pentru libertate şi pentru
înţelegere”[1]. Recitind şi meditând
asupra cuvintelor sale să-i mulţumim
lui Dumnezeu. Astfel, ne vom afla şi
în condiţii mai bune de a ajuta ca tot
mai multe suflete să poată atinge
„libertatea gloriei fiilor lui
Dumnezeu” (Rm 8, 21).

Pasiunea pentru libertate, solicitarea
sa din partea oamenilor şi a
popoarelor este un semn pozitiv al
timpului nostru. A recunoaşte
libertatea fiecărei femei şi a fiecărui
bărbat înseamnă a recunoaşte că



sunt persoane: stăpâni şi
responsabili de propriile lor acte,
având posibilitatea de a-şi orienta
propria existenţă. Deşi libertatea nu
duce mereu la dezvoltarea cea mai
bună a fiecăruia, niciodată nu îi vom
putea exagera importanţa, pentru că
dacă nu am fi liberi, nu am putea
iubi.

Dar este o durere ca, în multe medii,
să existe o importantă necunoaştere
a ceea ce înseamnă realmente
libertatea. În mod frecvent se crede
într-o libertate iluzorie, fără limite,
ca ţel ultim al progresului, în timp ce,
nu de puţine ori, trebuie să
îndepărtăm multe forme de
opresiune şi de aparente libertăţi,
care în realitate sunt lanţuri de
sclavi. O libertate care, înainte sau
după aceea, se dovedeşte a fi inutilă.
“Unii se cred liberi – scrie Papa –
atunci când merg pe lângă
Dumnezeu, fără să avertizeze că
rămân orfani din punct de vedere



existențial, nemângâiați, fără un
cămin la care să se întoarcă. Ei
încetează de a mai fi călători și devin
rătăcitori” [2].

Chemați către libertate

2. Am fost ”chemați spre
libertate” (Ga 5, 13). Creația însăși
este o manifestare de libertate
divină. Relatările din Geneză lasă să
se vadă iubirea creatoare a lui
Dumnezeu, bucuria sa de a comunica
lumii bunătatea, frumusețea sa (cf.
Gn 1, 31), iar omului, libertatea sa
(Gn 1, 26-29). Chemându-ne pe
fiecare către existență, Dumnezeu
ne-a făcut capabili să alegem și să
dorim binele, dar și de a răspunde cu
iubire, Iubirii lui. Totuși, limitările
noastre ca și creaturi fac posibil și
faptul de a ne îndepărta de
Dumnezeu. „Este un mister al divinei
Înțelepciuni că, atunci când a creat
omul după chipul și asemănarea Lui



(cf. Gn 1, 26), a dorit să-și ia riscul
sublim al libertății umane” [3].

Acest risc, încă de la începuturile
istoriei, a însemnat efectiv
respingerea Iubirii lui Dumnezeu din
cauza păcatului originar. Astfel, a
fost slăbită forța libertății umane
înspre bine, iar voința a rămas
întoarsă către păcat. După aceea,
păcatele personale vor slăbi încă și
mai mult libertatea și, în acest fel,
păcatul a însemnat mereu, într-o mai
mare sau mai mică măsură, o sclavie
(cf. Rm 6, 17-20). Totuși, „omul a
rămas mereu liber” [4]. Deși
„libertatea sa rămâne întotdeauna
fragilă” [5], ea se menține ca un bun
esențial al fiecărei persoane umane,
care trebuie protejată. Dumnezeu
este primul care o respectă și o
iubește, pentru că „nu dorește sclavi,
ci fii” [6].

3. „Dar unde s-a înmulţit păcatul, s-a
revărsat cu prisosinţă harul” (Rm 5,



20). O dată cu harul, ţâşneşte o nouă
şi mai puternică libertate pentru că
„cel care ne-a eliberat este
Cristos” (Ga 5, 1). Domnul ne
eliberează de păcat prin intermediul
cuvintelor şi lucrărilor sale : toate au
o eficienţă mântuitoare. De aceea, „în
toate misterele credinţei noastre
catolice se ivește acest cântec pentru
libertate” [7]. Adeseori vă amintesc
nevoia ca Isus Cristos să fie în centrul
vieţii noastre. Pentru a descoperi
sensul cel mai profund al libertăţii,
trebuie să-l contemplăm pe El.
Suntem uimiţi în faţa libertăţii unui
Dumnezeu care, din pură iubire,
hotărăşte să se înjosească devenind
fiinţă cu carne precum a noastră. O
libertate care se desfăşoară în faţa
noastră, în trecerea sa pe pământ
până la sacrificiul Crucii: „Îmi dau
viaţa pentru ca s-o iau din nou.
Nimeni n-o ia de la mine, ci eu o dau
de la mine în mod liber” (In 10,
17-18). Nu a existat în toată istoria
umanităţii un act atât de mare de



profundă libertate, precum dăruirea
Domnului pe Cruce: El „s-a dăruit
morţii în deplină libertate întru
Iubire” [8].

Evanghelia Sfântului Ioan povesteşte
dialogul Domnului cu câţiva oameni
care crezuseră în El. Din cuvintele lui
Isus, răsună cu tărie o promisiune: 
Veritas liberabit vos , adevărul vă va
face liberi” (In 8, 32). “Ce adevăr este
acesta – se întreba Sfântul Josemaría
–, care începe şi sfârşeşte drumul
libertăţii în toată viaţa noastră. Vă
voi rezuma, cu bucurie şi cu
certitudine că aceasta provine din
relaţia dintre Dumnezeu şi făpturile
sale: să ştim că am ieşit din mâinile
lui Dumnezeu, că suntem un lucru
preferat al Preasfintei Treimi, că
suntem fiii unui atât de mare
Părinte. Eu îi cer Domnului meu să
ne decidem să încercăm să înţelegem
și, să ne bucurăm de asta în fiecare
zi: aşa vom lucra precum oamenii
liberi” [9].



4. Filiaţia noastră divină face ca
libertatea noastră să se poată extinde
cu toată forţa pe care Dumenezeu i-a
dat-o. Nu înseamnă că ne
emancipăm faţă de casa Părintelui
pentru că suntem liberi, ci prin
îmbrăţişarea condiţiei noastre de fii.
“Cel care nu ştie că este fiul lui
Dumnezeu, nu ştie adevărul cel mai
profund” [10]: trăieşte cu spatele la
sine însuşi, într-un conflict cu sine.
De aceea, ce act de profundă
eliberare este să şti că Dumnezeu ne
iubeşte; cât de izbăvitoare este
iertarea lui Dumnezeu, care ne
permite să ne întoarcem la noi înşine
şi la adevărata noastră casă (cf. Lc 15,
17-24). În sfârşit, și iertându-i pe
ceilalţi, experimentăm această
eliberare.

Credinţa în iubirea lui Dumnezeu
pentru fiecare femeie şi bărbat (cf. 1
In 4, 16) ne îndeamnă să răspundem
cu iubire. Noi putem iubi pentru că
El a fost primul care ne-a iubit (cf. 1



In 4, 10). A şti că Iubirea infinită a lui
Dumnezeu se găseşte nu numai în
originea existenţei noastre ci şi în
fiecare clipă, pentru că El ne este mai
apropiat decât ne suntem noi înşine 
[11], ceea ce ne umple de siguranţă.
A şti că Dumnezeu ne aşteaptă în
fiecare fiinţă (cf. Mt 25, 40) şi că vrea
să fie prezent în vieţile noastre chiar
şi prin intermediul nostru ne
conduce la ideea de a da cu ambele
mâini ceea ce am primit. Şi în viaţa
noastră, fiice şi fii ai mei, am primit
şi primim multă iubire. Să o dăm lui
Dumnezeu şi celorlalţi este actul cel
mai autentic de libertate. Iubirea
realizează libertatea, o răscumpără:
o face să se întâlnească cu originea şi
cu scopul său, în Iubirea lui
Dumnezeu. „Libertatea îşi
dobândeşte adevăratul sens, atunci
când se exercită în serviciul
adevărului care salvează, atunci
când se cheltuiește căutând Iubirea
infinită a lui Dumnezeu, care ne
dezleagă de toate servituţile” [12].



Sensul filiaţiei divine duce, de aceea,
la o mare libertate interioară, la o
profundă bucurie şi la un optimism
senin al speranţei: spe gaudentes (Rm
12, 12). A ne şti fii ai lui Dumnezeu
nu duce şi la iubirea lumii, care a
ieșit bună din mâinile Tatălui nostru
Dumnezeu şi la înfruntarea vieții cu
conştiinţa clară că se poate înfăptui
binele, se poate învinge păcatul şi să-
i ducă lumea lui Dumnezeu. Papa
Francisc a exprimat aceasta
contemplând-o pe Maica noastră: „De
la Maria, cea plină de har, noi am
învăţat că libertatea creştină este
ceva mai mult decât simpla eliberare
de păcat. Este libertatea care ne
permite să vedem realităţile
pământeşti într-o nouă lumină
spirituală, libertatea de a-l iubi pe
Dumnezeu şi pe fraţii noştri cu o
inimă pură şi de a trăi în speranţa
plină de bucurie a venirii Împărăţiei
lui Cristos” [13].

Libertatea de spirit



5. A acţiona în mod liber, fără să
suferi constrângere de niciun fel este
ceva propriu demnităţii umane şi,
chiar mai mult, demnităţii fiicelor şi
fiilor lui Dumnezeu. În acelaşi timp,
este nevoie de „întărirea preţuirii
pentru o libertate ne arbitrară, ci
pentru una cu adevărat umanizată
prin recunoaşterea binelui din care
provine” [14]: o libertate reconciliată
cu Dumnezeu.

Aş vrea să mă opresc din acest motiv
şi să iau în considerare importanţa
libertăţii de spirit. Nu mă refer la
sensul ambiguu, care câteodată i se
dă acestei expresii: a acţiona în
conformitate cu propriile capricii şi
cu rezistenţă la orice normă. În
realitate, libertatea tuturor
persoanelor umane este
materialmente limitată din cauze
naturale şi legături dobândite
(familiale, profesionale, civice etc).
Totuşi, în orice putem acţiona în mod
liber, dacă o facem din iubire. „ 



Dilige et quod vis fac : Iubeşte şi fă
ceea ce vrei” [15]. Adevărata libertate
de spirit este această capacitate şi
atitudine obișnuită de a lucra din
iubire, în special din impulsul de a
urma ceea ce, în orice împrejurare,
Dumnezeu îi cere fiecăruia.

„Mă iubeşti?” (In 21, 17): viaţa
creştină este un răspuns liber, plin de
iniţiativă şi de disponibilitate pentru
această întrebare a Domnului. De
aceea, „nu e nimic mai fals decât să
opunem libertatea dăruirii, pentru că
dăruirea devine ca o consecinţă a
libertăţii. Iată, atunci când o mamă
se sacrifică, din iubirea pentru fiii săi
şi alege; şi, în măsura acestei iubiri,
aşa se va manifesta şi libertatea sa.
Dacă acea iubire este mare,
libertatea va fi rodnică, iar binele
fiilor va proveni din acea
binecuvântată libertate care
presupune dăruire şi provine din
acea minunată dăruire, care
înseamnă exact libertate” [16].



În acest mod se înţelege că
încurajarea libertăţii fiecăruia nu
presupune micşorarea exigenţei. Cu
cât suntem mai liberi, cu atât putem
iubi mai mult. Iar iubirea este
exigentă: „suportă totul, crede totul,
speră totul, îndură totul” (1 Co 13, 7).
O dată în plus, a creşte în iubire,
înseamnă a crește în libertate şi a fi
mai liber. Prin cuvintele sfântului
Toma de Aquino: „Quanto aliquis
plus habet de caritate, plus habet de
libertate” [17]. Cu cât este mai
intensă caritatea noastră, cu atât mai
liberi suntem. Acţionăm cu libertate
de spirit și atunci când nu avem chef
ca să realizăm ceva sau când se
dovedeşte a fi foarte dificil, dacă
facem aceasta din iubire, adică nu
pentru că ne place, ci pentru că ne-o
dorim. „Trebuie să ne simţim fii ai lui
Dumnezeu şi să trăim cu
entuziasmul de a împlini voinţa
Părintelui nostru. A realiza lucrurile
conform dorinţei lui Dumnezeu,
pentru că ne dorim asta, înseamnă că



este motivul cel mai supranatural” 
[18].

6. Bucuria este şi o manifestare de
libertate a spiritului. „În ceea ce este
omenesc – ne spune Sfântul
Josemaría –, vreau să vă las ca
moştenire dragostea pentru libertate
şi buna dispoziţie” [19]. Acestea sunt
două realităţi care par să fie foarte
diferite, dar care sunt conectate,
pentru că a ne şti liberi pentru iubire
ne conduce la a experimenta bucuria
din suflet şi, o dată cu ea, buna
dispoziţie: o privire către lume care,
dincolo de simplul caracter natural,
ne permite să vedem latura pozitivă
– şi, dacă este cazul, plăcută – a
lucrurilor şi a situaţiilor. Aşa cum
spune Papa Francisc, El „este autorul
bucuriei, Creatorul bucuriei. Şi
această bucurie din spirit ne dă
adevărata libertate creştină. Fără
bucurie, noi creştinii nu putem fi
liberi : ne transformăm în sclavii
tristeţii noastre” [20].



Această veselie va invada totul din
întreaga noastră viaţă. Dumnezeu ne
vrea mulţumiţi. Vorbind către
Apostoli, Isus vorbeşte şi către noi:
„pentru ca bucuria mea să fie în voi
şi bucuria voastră să fie deplină” (In
15, 11). De aceea, putem să
îndeplinim cu bucurie şi sarcinile
care se pot dovedi neplăcute. Aşa
cum ne spune Sfântul Josemaría, „nu
este bine să ne gândim că doar se
poate face cu bucurie munca care ne
place” [21]. Se poate face cu bucurie
– şi nu cu cu proastă dispoziție – ceea
ce ne este greu, ceea ce nu ne place,
dacă se face din şi cu iubire şi, prin
urmare, în mod liber. Făcându-şi
rugăciunea cu voce tare, în ziua de
28 aprilie 1963, Sfântul Josemaría
explica astfel luminile pe care le
primise din îndepărtatul an 1931:
„Tu ai făcut, Doamne, ca eu să înţeleg
că a ţine Crucea înseamnă a găsi
fericirea, bucuria. Şi motivul – văd
asta cu mai mare claritate ca
niciodată – este acesta: a ţine Crucea



înseamnă a te identifica cu Cristos,
înseamnă să fii Cristos şi, prin
urmare, să fii fiul lui Dumnezeu” 
[22].

7. Orice lege divină şi tot ceea ce
înseamnă voinţa lui Dumnezeu
pentru fiecare dintre noi, nu este
ceva care să oprime libertatea;
dimpotrivă, este lex perfecta libertatis
(cf. Iac 1, 25): legea perfectei libertăţi,
precum Evanghelia însăşi, pentru că
ea se rezumă la legea iubirii şi nu
doar ca o normă exterioară, care
porunceşte iubirii, ci în același timp
ca şi har interior care dă puterea de
a iubi. „Pondus meum amor meus”:
iubirea mea este greutatea mea,
spunea Sfântul Augustin [23],
referindu-se nu la faptul evident că,
se poate câteodată ca iubirea să fie
dificilă, ci la faptul că iubirea pe care
o purtăm în inimă este ceea ce ne
mișcă, ceea ce ne duce oriunde. „ Eo
feror, quocumque feror”, acolo unde
merg eu este şi cea care mă conduce 



[24]. Să ne gândim fiecare, bărbaţi şi
femei, care este iubirea care ne duce
în toate părţile?

Cine lasă ca Iubirea pentru
Dumnezeu să-i stăpânească inima,
experimentează personal până la ce
punct „libertatea şi dăruirea nu se
contrazic; se susţin reciproc.
Libertatea poate doar să se dăruiască
din iubire; alt mod de detașare nu
este de conceput pentru mine. Nu
este un joc de cuvinte, mai mult sau
mai puţin fericit. Prin dăruirea
voluntară, în fiecare clipă a acesteia,
libertatea reînnoieşte iubirea şi a se
reînnoi înseamnă a fi în mod
continuu tânăr, generos, capabil de
mari idealuri şi de mari sacrificii” 
[25]. Ascultarea faţă de Dumnezeu,
astfel, nu numai că este un act liber,
ci şi un act eliberator.

„Eu am de mâncat o mâncare pe care
voi nu o cunoaşteţi” le spune Isus
discipolilor săi : „Hrana mea este să



fac voinţa celui care m-a trimis şi să
împlinesc lucrarea lui” (Io 4, 32-34).
Pentru Isus, a te supune ascultării
Tatălui este un aliment : ceea ce-i dă
forţă. Şi aşa şi pentru noi : a fi
discipolul lui Isus, aşa cum explica
Sfântul Ioan Paul al II-lea, înseamnă
“a adera la persoana însăşi a lui Isus,
să împărtăşeşti viaţa şi destinul lui,
să participi cu smerenie liberă şi
iubitoare la voinţa Tatălui” [26].

Benedict al XVI-lea aprofundează
această intimă relaţie dintre libertate
şi dăruire: „În ascultarea lui față de
Tatăl, Isus îşi înţelege libertatea ca o
alegere conştientă, motivată prin
iubire. Oare, cine este mai liber decât
El, cel care este Atotputernicul? Dar
nu şi-a trăit libertatea ca pe ceva
arbitrar sau ca o stăpânire. A trăit-o
ca pe o slujire. În acest mod „a
umplut de conţinut libertatea care,
astfel ar fi fost doar posibilitatea
„goală” de a face sau a nu face ceva.
Libertatea, ca şi viaţa însăşi a



omului, se umple de sens prin iubire.
(...) Prin urmare, libertatea creştină
nu este deloc arbitrarietate; este
modul de a-l urma pe Cristos, în
dăruirea de sine, până la sacrificiul
pe cruce. Poate să pară un paradox,
dar Domnul a trăit culmea libertăţii
sale pe cruce, ca pe un vârf al iubirii.
Atunci când prin Calvar îi strigau:
„Dacă eşti Fiul lui Dumnezeu,
coboară de pe cruce”, şi-a demonstrat
libertatea exact prin rămânerea pe
acest eşafodaj, pentru a îndeplini
până la capăt voinţa milostivă a
Tatălui” [27].

“M-ai sedus, Doamne, iar eu m-am
lăsat sedus. M-ai prins cu putere şi ai
fost mai puternic” (Ir 20, 7). Ce forţă
a sentimentelor se înalţă prin această
rugăciune a profetului Ieremia! Să-ţi
vezi propria vocaţie ca pe un dar al
lui Dumnezeu – şi nu ca pe un simplu
ansamblu de obligaţii –, chiar şi când
suferi, este o manifestare de libertate
de spirit. Ce lucru eliberator este să



știm că Dumnezeu ne iubeşte aşa
cum suntem şi ne cheamă, în primul
rând, să ne lăsăm iubiţi de El.

8. Libertatea de spirit înseamnă şi să
nu ne legăm de obligaţii care nu
există; a şti să te dispensezi de ceva şi
să schimbi, cu uşurinţă, atâtea detalii
de viaţă, care depind de libera
noastră iniţiativă personală. Aşa cum
ne-a transmis, în scris, acum mai
bine de 20 de ani, Pr. Javier „există,
totuşi, acţiuni care trebuie făcute şi
altele, care nu sunt chiar aşa în
concreta lor materialitate; dar, în
cazul primelor ca și prin celelalte,
trebuie să urmărim, în mod liber şi
responsabil, îndeplinirea poruncii
supreme de iubire pentru
Dumnezeu: aşa suntem liberi şi
smeriţi, în acelaşi timp şi în orice
clipă” [28].

Trebuie să menţinem mereu în
cadrul Lucrării o atmosferă de
încredere şi de libertate care



facilitează manifestarea celor care ne
preocupă, să comentăm ceea ce nu
înţelegem sau ce ni se pare că ar
trebui îmbunătăţit. Totodată, această
atmosferă de încredere se hrăneşte şi
din loialitatea şi răbdarea de a
îndura, cu seninătate şi bună
dispoziţie, limitările omeneşti,
situaţiile care contrariază etc.
Aceasta este atitudinea unui bun fiu
care, prin exercitarea libertăţii sale,
protejează bunuri mai importante
decât propriul său punct de vedere,
deşi este convins că are dreptate:
lucruri bune, precum unitatea şi
pacea din familie, care sunt
nepreţuite. În schimb, „atunci când
ideile noastre ne leapădă de ceilalţi,
când ne conduc la ruperea
comuniunii, a unității cu fraţii noştri
reprezintă un semnal clar că nu
acționăm conform spiritului lui
Dumnezeu” [29].

9. Deşi câteodată unele situaţii ne pot
face să suferim, Dumnezeu se



serveşte, în mod frecvent, de acestea
pentru a ne identifica cu Isus. Aşa
cum spune scrisoarea către Evrei, „El
a învăţat ascultarea din cele ce a
pătimit” (Ev 5, 8) şi a adus astfel
„mântuire veşnică pentru toţi cei
care ascultă de el” (Ev 5, 9): ne-a adus
libertatea fiilor lui Dumnezeu. A
accepta limitările omeneşti pe care
toţi le avem, fără să renunţăm la a le
depăşi în măsura posibilului, este
manifestarea şi sursa de libertate a
spiritului. Gândiţi-vă, prin contrast,
la trista atitudine a fiului cel mare
din parabolă (Lc 15, 25-30): cum îi
spune în faţă tatălui său atâtea
lucruri, pe care şi le păstrase, cu
amărăciune, în suflet şi cum nu este
capabil să se unească bucuriei
familiei. Libertatea sa a devenit mică
şi egoistă, incapabilă să iubească, să
înţeleagă că „tot ce-i al meu este şi al
tău” (Lc 15, 31). Trăia în casa lui, dar
nu era liber, pentru că inima sa era
dincolo de ea.



Ce frumoasă se dovedeşte a fi, în
schimb, prin contrast, povestea lui
Rut, moabita, în care libertatea şi
dăruirea prind rădăcini într-un sens
profund al apartenenţei unei familii.
Te mişcă să vezi cum această femeie
răspunde insistenţei soacrei sale,
care o încurajează să-şi refacă viaţa
pe seama sa. „Rut a răspuns: „Nu
insista să te părăsesc şi să mă întorc
de la tine! Încotro vei merge tu, voi
merge şi eu, unde te vei odihni tu,
mă voi odihni şi eu; poporul tău va fi
poporul meu şi Dumnezeul tău va fi
Dumnezeul meu; unde vei muri tu,
voi muri şi eu şi voi fi îngropată
acolo” (Rt 1, 16-17).

Privind-o pe Preasfânta Fecioară, în
sfârşit, devine şi mai clar cum
libertatea se desprinde de dăruirea
plină de credinţă. “Gândiţi-vă acum
la momentul sublim în care
arhanghelul Gabriel îi vesteşte sfintei
Maria planul Celui Preaînalt. Mama
noastră ascultă şi întreabă, pentru a



înţelege mai bine ceea ce Domnul îi
cere; apoi, răspunsul ferm: Fiat! – Fie
mie după cuvântul tău! –, rodul celei
mai bune libertăţi: aceea de a se
decide pentru Dumnezeu” [30].

A forma şi a conduce persoane libere

10. În cadrul formării, un rol
important îl are îndrumarea
spirituală personală, care trebuie să
se desfăşoare mereu într-o atmosferă
de libertate şi să se orienteze către
formarea persoanelor care se simt
„libere precum păsările”[31]. În acest
sens, Sfântul Josemaría scria,
referindu-se la cei care primesc
confidențele personale ale fraţilor
lor, că „autoritatea îndrumătorului
spiritual nu este putere. Lăsaţi
întotdeauna o mare libertate de
spirit în suflete. Gândiţi-vă la ceea ce
v-am spus de atâtea ori: „pentru că
aşa vreau eu”, acesta mi se pare
motivul cel mai supranatural dintre
toate. Funcţia de îndrumător



spiritual înseamnă să ajuţi ca sufletul
să dorească – să aibă chef – să
îndeplinească voinţa lui Dumnezeu.
Nu porunciţi, ci sfătuiţi”[32]. O dată
cu sfaturile de îndrumare spirituală
se încearcă să însoţească acţiunea
Sfântului Duh în fiecare suflet şi s-o
ajute să se aşeze în faţa lui
Dumnezeu şi a propriilor sale datorii,
cu libertate şi responsabilitate
personală, pentru că atunci când
„creează suflete, Dumnezeu nu se
repetă. Fiecare este aşa cum este şi
trebuie să-l tratăm pe fiecare, aşa
cum Dumnezeu l-a făcut şi cum o îl
călăuzește El”[33].

O dată cu sfatul, în mod obişnuit ar
putea veni şi îndemnul drăgăstos
care facilitează convingerea că
întotdeauna merită să facem efortul
de a fi, în mod liber, credincioşi prin
iubire. Şi îndrumarea spirituală,
câteodată, se poate dărui – cu
claritate, dar mereu cu iubire şi
delicateţe – un „sfat hotărât”, care să



amintească obligaţia de a îndeplini o
datorie. Forţa acestui sfat, totuşi, nu
ar proveni din sfatul însuşi, ci din
acea datorie. Atunci când există
încredere, se poate şi trebuie vorbit
astfel şi cine primeşte acest
avertisment, va mulţumi, pentru că
recunoaşte, în aceasta, forţa şi
iubirea unui frate mai mare.

11. Formarea, de-a lungul întregii
vieţi, fără să fie neglijate exigenţele
sale necesare, tinde într-o
importantă măsură să deschidă
orizonturi. În schimb, dacă ne
limităm la a cere şi a fi exigenţi, am
putea să sfârşim prin a vedea doar
ceea ce nu reuşim să facem, defectele
şi limitele noastre, uitând ceea ce
este mai important: iubirea lui
Dumnezeu pentru noi.

Chiar în acest context să ne amintim
modul în care Sfântul Josemaría ne-a
învăţat că „în cadrul Lucrării suntem
foarte buni prieteni ai libertăţii şi, de



asemenea, suntem aşa în viaţa
interioară: nu ne legăm de scheme şi
nici de metode (...). Este multă – şi
trebuie să fie multă –
autodeterminare chiar şi în viaţa
spirituală” [34]. De aceea,
sinceritatea din îndrumarea
spirituală, care ne determină să
deschidem în mod liber sufletul
pentru a primi sfatul, ne conduce, de
asemenea, la iniţiativa personală, să
ne manifestăm liberi faţă de ceea ce
vedem ca posibile ţinte pentru lupta
noastră interioară, prin care ne
identificăm tot mai mult cu Isus
Cristos.

De aceea, formarea, transmisă
tuturor în acelaşi spirit, nu produce
uniformitate, ci unitate. Într-o
manieră grafică, spunea Sfântul
Josemaría că, în cadrul Lucrării „se
poate merge pe drum în diverse
moduri. Se poate merge pe partea
dreaptă, pe partea stângă, în zig-zag,
pe jos, cu calul. Există o mie de



moduri de a merge pe drumul divin:
în conformitate cu circumstanţele, va
fi obligatoriu pentru fiecare, pentru
că aşa ne-o impune conştiinţa, să
urmăm unul sau altul dintre aceste
procedee. Unicul lucru necesar este
să nu încetăm să mai mergem”[35].
Spiritul Lucrării, ca şi cel al
Evangheliei, nu se suprapune peste
fiinţa noastră, ci o însufleţeşte: este
ca o sămânţă destinată să crească în
pământul fiecăruia dintre noi.

12. În procesul de formare este, de
asemenea, important să se evite o
excesivă dorinţă de siguranţă sau de
protecţie care copleşeşte sufletul şi-l
face mic. „Cei care l-au găsit pe
Cristos nu se pot închide în mediul
lor: această mărginire ar fi un lucru
trist! Ei trebuie să se deschidă ca un
evantai, pentru ca să atingă toate
sufletele”[36]. Ce important este, deci
să ne formăm în ceea ce privește
nevoia de a trăi fără frica de a greşi,
fără frica de a nu fi la înălţime, fără



teama de o atmosferă potrivnică; şi,
printr-o viziune supranaturală, să ne
implicăm – cu prudenţă şi cu
hotărâre – în propria noastră
atmosferă socială şi profesională.

Dragostea pentru libertate se
manifestă, prin urmare, şi prin
spontaneitatea şi iniţiativa
apostolatului, care se îmbină cu
sarcinile apostolice concrete. Este
important să ţinem seama
întotdeauna că „apostolatul nostru
este mai ales un apostolat personal” 
[37]. Chiar şi aceasta este valabil la
nivelul de promovare a activităţilor
apostolice din partea Directorilor:
„Nu am dorit niciodată să vă leg, ci
dimpotrivă, am încercat să vă fac să
lucraţi în spirit de mare libertate.
Prin acţiunea voastră apostolică
trebuie să aveţi iniţiativă, între
cadrele ample pe care le semnalează
spiritul nostru, pentru a afla –
oriunde, în orice atmosferă şi
oricând – activităţile care să se



adapteze mai bine
circumstanţelor”[38].

13. Altă importantă manifestare a
iubirii pentru libertate îşi face
simţită prezenţa prin conducerea
pastorală, care-i corespunde
Prelatului şi Vicarilor săi, cu ajutorul
Consiliilor lor respective. Să
medităm, încă o dată, cu mulțumire,
asupra acestor cuvinte ale Sfântului
Josemaría: „Ca o consecinţă a acestui
spirit de libertate, formarea – şi
conducerea – activităţile din cadrul
Lucrării se bazează pe încredere (...).
Nimic nu se reuşeşte a se face cu o
conducere bazată pe neîncredere. În
schimb, este rodnic să conduci şi să
formezi, având respect pentru
suflete, insuflând în ele adevărata şi
sfânta libertate a fiilor lui
Dumnezeu, învăţându-i să-şi
administreze propria libertate. A
forma şi a conduce înseamnă a
iubi”[39].



Să cârmuiești cu respect față de
suflete înseamnă, în primul rând, să
respecţi cu delicateţe intimitatea
conştiinţelor, fără să confunzi
guvernarea şi îndrumarea spirituală.
În al doilea rând, acest respect
conduce la distingerea cerinţelor a
ceea ce sunt oportunele îndemnuri,
sfaturi sau sugestii. Şi, în al treilea
rând – şi nu din această cauză mai
puţin important –, înseamnă să-i
cârmuiești cu o astfel de încredere în
ceilalţi, încât să se ţină seama mereu,
în măsura posibilului, de părerea
persoanelor interesate. Această
atitudine a celor care conduc,
capacitatea lor de a asculta, este o
extraordinară dovadă că Lucrarea
este o familie.

Avem şi o experienţă mulţumitoare a
deplinei libertăți care există în Opus
Dei, în privinţa chestiunilor
economice, politice, teologice de
liberă discuție, etc. „În ceea ce nu
ţine de credinţă, fiecare gândeşte şi



acţionează aşa cum doreşte, cu cea
mai completă libertate şi
responsabilitate personală. Iar
pluralismul care, în mod logic şi
sociologic, derivă din acest fapt nu
constituie pentru Lucrare nicio
problemă: mai mult chiar, acest
pluralism este o manifestare a
spiritului bun”[40]. Acest pluralism
trebuie să fie dorit şi încurajat, deşi
diversitatea, pentru unii, câteodată,
poate să devină costisitoare. Cine
iubeşte libertatea reuşeşte să vadă
ceea ce este pozitiv şi amabil, din
ceea ce alţii gândesc şi fac în aceste
ample domenii.

În privinţa a ceea ce se referă la
modul de a înfăptui conducerea,
Sfântul Josemaría a stabilit şi a
amintit mereu cu forţa,
colegialitatea, că este şi o altă
manifestare a acestui spirit de
libertate de care este impregnată
viaţa în cadrul Opus Dei: „V-am
repetat în nenumărate ocazii şi o voi



repeta de mult mai multe ori de-a
lungul vieţii mele că solicit în cadrul
Lucrării, la toate nivelurile, o
conducere colegială: pentru a nu se
cădea în tiranie. Este un mod de
manifestare prudent, pentru că
printr-o conducere colegială
problemele se cercetează cu mai
multă uşurinţă, se corectează mai
bine greşelile, se perfecţionează cu o
mai mare eficienţă muncile
apostolice care deja merg bine” [41].

Colegialitatea nu este doar, şi nici în
mod principal, o metodă sau un
sistem de funcţionare pentru luarea
de decizii; ea este, înainte de orice,
înrădăcinată în convingerea că toţi
putem şi avem nevoie să primim de
la ceilalţi lumină, informaţii etc.,
ceea ce ne ajută să ne îmbunătăţim şi
chiar să ne schimbăm părerea.
Totodată, aceasta aduce cu sine
tocmai respectul – chiar mai mult,
promovarea pozitivă – libertăţii
pentru ceilalţi, pentru a putea să-şi



expună, fără vreo dificultate,
punctele lor de vedere.

Respectul şi apărarea libertăţii în
cadrul apostolatului

14. Apostolatul îşi are originea în
dorinţa sinceră de a facilita celorlalţi
întâlnirea lor cu Isus Cristos sau o
mai mare intimitate cu El.
„Atitudinea noastră – înaintea
sufletelor – se rezumă astfel, prin
această expresie a Apostolului, care
este aproape un strigăt: caritas mea
cum omnibus vobis in Christo Iesu ! (1
Co 16, 24): iubirea mea pentru voi
toţi, în Isus Cristos. Prin caritate, veţi
fi semănători de pace şi bucurie în
lume, iubind şi apărând libertatea
personală a sufletelor, libertatea pe
care Cristos o respectă şi pe care a
câştigat-o pentru noi (cf. Ga 4, 31) 
[42].

Iubim libertatea, în primul rând, a
persoanelor pe care încercăm să le
ajutăm să se apropie de Domnul, în



cadrul apostolatului prieteniei şi
încrederii, pe care Sfântul Josemaría
ne invită să-l realizăm prin
mărturisire şi prin cuvânt. „De
asemenea, prin acţiunea apostolică –
mai mult : mai ales prin acţiunea
apostolică –, dorim să nu existe nici
cea mai mică umbră de coacţiune.
Dumnezeu doreşte să fie slujit în
mod liber şi, prin urmare, nu ar fi
drept un apostolat care să nu
respecte libertatea conştiinţelor”[43].

Adevărata prietenie presupune o
sinceră iubire mutuală, care este
adevărata protecţie a libertăţii şi
intimităţii reciproce. Apostolatul nu
se desfășoară ca ceva suprapus peste
prietenie, pentru că – aşa cum am
scris deja – „nu facem apostolat,
suntem apostoli!” [44]: prietenia
însăşi înseamnă apostolat; prietenia
însăşi înseamnă dialog, prin care
dăm şi primim lumină; prin care
facem să iasă proiecte, printr-o
reciprocă deschidere de orizonturi;



prin care ne bucurăm pentru ceea ce
este bun şi ne sprijinim când este
dificil; prin faptul că o petrecem
bine, pentru că Dumnezeu ne doreşte
mulţumiţi.

15. Aşa cum ştiţi, prozelitismul,
înţeles în sensul său original, este o
realitate pozitivă, echivalentă cu
activitatea misionară de difuzare a
Evangheliei [45]. Astfel l-a înţeles
întotdeauna şi Sfântul Josemaría şi
nu în sensul negativ, aşa cum a fost
înţeles acest termen în perioadele
recente. Cu toate acestea, este nevoie
să avem prezent în minte faptul că,
dincolo de ceea ce am dori noi,
câteodată, cuvintele capătă conotații
diferite de cele pe care le aveau la
originea lor. De aceea, măsurați, în
funcţie de context, oportunitatea de a
utiliza această expresie, pentru că,
uneori, interlocutorii voştri ar putea
să înţeleagă ceva diferit de ceea ce
doriţi voi să spuneţi.



Respectul şi apărarea libertăţii
tuturor se manifestă, de asemenea –
și poate, mai ales – în cazul în care se
propune unei persoane posibilitatea
chemării lui Dumnezeu în cadrul
Lucrării. Libertatea de a se sfătui cu
oricine doreşte şi, mai ales, libertatea
deplină în discernământul posibilei
vocaţii proprii şi a respectivei decizii.
Sfântul Josemaría, comentând o
expresie tare a Evangheliei, el 
compelle intrare – sileşte să intre –
din parabolă (Lc 14, 23), scrie aşa:
„Pentru că este o caracteristică
principală a spiritului nostru
respectul pentru libertatea personală
a tuturor, acest compelle intrare pe
care îl veţi trăi prin prozelitism nu
este ca un impuls material, ci ca o
abundenţă de lumină, de doctrină;
stimularea spirituală a rugăciunii
voastre şi a muncii voastre, care este
o mărturisire autentică a doctrinei;
ansamblul de sacrificii, pe care voi
ştiţi să-l oferiţi; surâsul care vă vine
pe faţă, pentru că sunteţi fiii lui



Dumnezeu; filiaţia care vă umple de
o senină fericire – deşi în viaţa
voastră, câteodată, nu lipsesc
contradicţiile –, pe care ceilalţi o văd
şi o invidiază. Adăugaţi, la toate
acestea, eleganța şi simpatia voastră
omenească, și vom realiza conţinutul
acelui compelle intrare”[46]. Cât de
clar se dovedeşte astfel faptul că
Lucrarea creşte şi trebuie să crească
întotdeauna într-o atmosferă de
libertate, arătându-şi – cu fermitate
şi cu simplitate – frumuseţea de
nepreţuit de a trăi împreună cu
Dumnezeu.

***

16. Veritas liberabit vos (In 8, 32).
Toate promisiunile de eliberare care
se succed de-a lungul secolelor sunt
adevărate în măsura în care sunt
hrănite din Adevărul despre
Dumnezeu şi despre om; Adevărul
este o Persoană: Isus, Drum, Adevăr
şi Viaţă (cf. In 14, 6). „Azi, de



asemenea, după două mii de ani,
Cristos ne apare ca Acela care îi
aduce omului libertatea bazată pe
adevăr, precum Acela care îl
eliberează pe omul de tot ceea ce
limitează, micşorează şi aproape
distruge această libertate chiar la
rădăcinile sale, în sufletul omului, în
inima sa şi în conştiinţa sa” [47].

Dumnezeu ne-a dat libertatea pentru
totdeauna: acest dar nu este ceva
pasager, pentru a o arăta doar de-a
lungul vieţii acesteia pe pământ.
Libertatea, ca şi dragostea „niciodată
nu se termină” (1 Co 13, 8): rămâne
în Cer. Drumul nostru până acolo
este tocmai un drum spre libertatea
gloriei fiilor lui Dumnezeu: in
libertatem gloriae filiorum Dei (Rm 8,
21). În Cer, libertatea nu numai că nu
va dispărea, ci îşi va atinge
plenitudinea: aceea de a îmbrăţişa
Iubirea pentru Dumnezeu. „O mare
Iubire te aşteaptă în Ceruri: fără
trădări, fără înşelăciuni: întreaga



iubire, întreaga frumuseţe, întreaga
măreţie, întreaga înţelepciune...! Şi
fără săturare: săturându-te fără
săturare [48]. Dacă suntem
credincioşi, prin milostenia lui
Dumnezeu, în Cer vom fi pe deplin
liberi, prin plenitudinea iubirii.

Cu toată dragostea vă
binecuvântează

Părintele vostru

Fernando

Roma, 9 ianuarie 2018, aniversarea
naşterii Sfântului Josemaría

[1] Sf. Josemaría, Scrisoare
31.05.1954, nr. 22.

[2] Papa Francisc, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, 24.11.2013, nr. 170.



[3] Sf. Josemaría, Scrisoare
24.10.1965, nr. 3.

[4] Benedicto XVI, Enc. Spe salvi,
30.11.2007, nr. 24.

[5] Ibid.

[6] Sf. Josemaría, Cristos care trece,
nr. 129.

[7] Sf. Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 25.

[8] Sf. Josemaría, Calea Crucii,
Stațiune a X-a.

[9] Sf. Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 26.

[10] Ibid.

[11] Cf. Sf. Agustin, Confesiuni, III, 6,
11.

[12] Sf. Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 27.



[13] Papa Francisc, Omilie,
15.08.2014.

[14] Benedicto XVI, Enc. Caritas in
veritate, 29.06.2009, nr. 68.

[15] Sf. Agustin, In Epist. Ioan. ad
Parthos, VII, 8.

[16] Sf. Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 30.

[17] Sf. Toma, In III Sent., d. 29, q. un.,
a. 8, qla. 3 s.c. 1.

[18] Sf. Josemaría, Cristos care trece,
nr. 17.

[19] Sf. Josemaría, Scrisoare 31-
V-1954, nr. 22.

[20] Francisco, Homilía, 31.05.2013.

[21] San Josemaría, Carta 29.12.1947,
nr. 106.

[22] San Josemaría, note despre o
meditație, 28.04.1963.



[23] Sf. Agustin, Confesiunii, XIII, 9,
10.

[24] Ibid.

[25] Sf. Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 31.

[26] Sf. Ioan Paul II, Enc. Veritatis
splendor, 6.08.1993, nr. 19.

[27] Benedict XVI, Discurs la Angelus,
1.07.2007.

[28] Javier Echevarría, Scrisoare
pastorală, 14.02.1997, nr. 15.

[29] Sf. Josemaría, Cristos care trece,
nr. 17.

[30] Sf. Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 25.

[31] Sf. Josemaría, Scrisoare
14.09.1951, nr. 38.

[32] Sf. Josemaría, Scrisoare
8.08.1956, nr. 38.



[33] Ibid.

[34] Sf. Josemaría, Scrisoare
29.09.1957, nr. 70.

[35] Sf. Josemaría, Scrisoare
2.02.1945, nr. 19.

[36] Sf. Josemaría, Brazda, nr. 193.

[37] Sf. Josemaría, Scrisoare
2.10.1939, nr. 10.

[38] Sf. Josemaría, Scrisoare
24.10.1942, nr. 46.

[39] Sf. Josemaría, Scrisoare
6.05.1945, nr. 39.

[40] Sf. Josemaría, Convorbiri, nr. 98.

[41] Sf. Josemaría, Scrisoare
24.12.1951, nr. 5.

[42] Sf. Josemaría, Scrisoare
16.07.1933, nr. 3.



[43] Sf. Josemaría, Scrisoare
9.01.1932, nr. 66.

[44] Scrisoare pastorală, 14.02.2017,
nr. 9.

[45] Cf. Congregaţie pentru Doctrina
Credinţei, Notă doctrinală referitoare
la câteva aspecte ale evanghelizării ,
3.12.2007, nr. 12 și nota 49.

[46] Sf. Josemaría, Scrisoare
24.10.1942, nr. 9.

[47] Sf. Ioan Paul II, Enc. Redemptor
Hominis , 4.03.1979, nr. 12.

[48] Sf. Josemaría, Forja, nr. 995.

Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Este interzisă orice divulgare
publică, totală ori parţială, fără



autorizaţie din partea titularului
dreptului de autor)

(Pro manuscripto)

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/carta-

pastoral-prelado-opus-dei-9-enero-2018/
(08.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-enero-2018/
https://opusdei.org/ro-ro/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-enero-2018/

	Scrisoarea Prelatului (9 ianuarie 2018)

