
opusdei.org

Biruința lui Cristos
în umilință (omilie a
Sf. Josemaría despre
Crăciun)

Omilia de Crăciun „Biruința lui
Cristos în umilință”, rostită de
Sfântul Josemaría, fondatorul
Opus Dei, la 24 decembrie 1963,
și publicată în volumul de
omilii „E Cristos care trece”.

22.12.2024

Lux fulgebit hodie super nos, quia
natus est nobis Dominus [1] „Astăzi,
lumina va străluci peste noi, pentru



că Domnul ni s-a născut”. Aceasta
este marea vestire care mișcă inimile
creștinilor în această zi și care, prin
ei, se adresează întregii omeniri.
Dumnezeu este aici. Acest adevăr
trebuie să ne umple viața: fiecare
Crăciun trebuie să fie pentru noi o
întâlnire specială și reînnoită cu
Dumnezeu, permițând luminii și
harului Său să pătrundă până în
adâncul sufletelor noastre.

Ne oprim în fața Pruncului, a Mariei
și a lui Iosif: Îl contemplăm pe Fiul
lui Dumnezeu îmbrăcat în carnea
noastră. Îmi vine în minte călătoria
pe care am făcut-o la Loreto pe 15
august 1951, pentru a vizita Casa
Sfântă, dintr-un motiv profund și
personal. Am celebrat acolo Sfânta
Liturghie. Mi-am dorit să o fac cu
reculegere, dar nu m-am așteptat la
fervoarea mulțimii. Nu anticipasem
că, într-o astfel de zi mare de
sărbătoare, mulți oameni din
împrejurimi aveau să vină la Loreto,



cu acea credință binecuvântată a
acestor ținuturi și cu dragostea lor
față de Maica Domnului. Evlavia lor
i-a condus la manifestări care, privite
– cum să explic? – strict din
perspectiva normelor rituale ale
Bisericii, poate că nu erau pe deplin
adecvate.

Astfel, în timp ce sărutam altarul,
conform rubricilor Liturghiei, trei
sau patru țărănci îl sărutau în același
timp. Am fost distras, dar profund
emoționat. Gândurile mi-au fost
atrase și de faptul că în acea Casă
Sfântă – despre care tradiția ne
spune că a fost locuința lui Isus,
Maria și Iosif – pe masa altarului se
află inscripția: Hic Verbum caro
factum est. Aici, într-o casă ridicată
de mâini omenești, pe acest pământ
pe care trăim și noi, a locuit
Dumnezeu.

Isus Cristos, Dumnezeu desăvârșit
și om desăvârșit



Fiul lui Dumnezeu s-a făcut trup și
este perfectus Deus, perfectus homo [2]

– Dumnezeu desăvârșit și om
desăvârșit. Acest mister cuprinde
ceva ce ar trebui să-i miște profund
pe creștini. Am fost și rămân
emoționat: mi-ar plăcea să mă întorc
la Loreto. Aș merge acolo cu dorința
de a retrăi anii copilăriei lui Isus,
meditând și repetând acel Hic
Verbum caro factum est.

Iesus Christus, Deus Homo – Isus
Cristos, Dumnezeu-Om. Una dintre 
magnalia Dei [3] – minunățiile lui
Dumnezeu, pe care trebuie să o
medităm și pentru care trebuie să-I
mulțumim Domnului care a venit să
aducă pacea pe pământ oamenilor de
bunăvoință [4]. Această pace este
oferită tuturor celor care doresc să-și
alinieze voința la Voia cea bună a lui
Dumnezeu: nu doar celor bogați, nu
doar celor săraci, ci tuturor
oamenilor, tuturor fraților! Toți
suntem frați în Isus, fii ai lui



Dumnezeu, frați ai lui Cristos: Mama
Lui este și Mama noastră.

Pe pământ există o singură rasă: rasa
copiilor lui Dumnezeu. Toți trebuie
să vorbim aceeași limbă, limba pe
care ne-o învață Tatăl nostru din
ceruri: limba dialogului lui Isus cu
Tatăl Său, limba care se rostește cu
inima și cu mintea, limba pe care o
folosiți chiar acum în rugăciunea
voastră. Este limba sufletelor
contemplative, limba oamenilor
spirituali, care au conștientizat
filiația lor divină. Un limbaj care se
exprimă în mii de mișcări ale voinței,
în iluminări limpezi ale intelectului,
în afecțiuni ale inimii și în hotărâri
de viață dreaptă, plină de bine, de
bucurie și de pace.

Trebuie să privim spre Pruncul,
Iubirea noastră, în leagăn. Să-L
privim știind că ne aflăm în fața unui
mister. Avem nevoie să acceptăm
acest mister prin credință și, tot prin



credință, să pătrundem mai adânc în
conținutul său. Pentru aceasta, se cer
dispozițiile umile ale sufletului
creștin: să nu încercăm să reducem
măreția lui Dumnezeu la conceptele
noastre limitate, la explicațiile
noastre omenești, ci să înțelegem că
acest mister, în aparenta sa
obscuritate, este de fapt o lumină
care călăuzește viața omului.

„Vedem – spune Sfântul Ioan Gură de
Aur – că Isus a ieșit din noi, din
substanța noastră umană, și că s-a
născut dintr-o mamă fecioară; dar nu
înțelegem cum s-a putut realiza acest
miracol. Să nu ne obosim încercând
să-l descoperim: să primim cu
smerenie ceea ce Dumnezeu ne-a
revelat, fără să iscodim cu curiozitate
ceea ce Dumnezeu a ales să păstreze
ascuns” [5]. Astfel, prin această
atitudine de respect și acceptare,
vom învăța să înțelegem și să iubim;
iar misterul va deveni pentru noi o



lecție minunată, mai convingătoare
decât orice raționament omenesc.

Sensul divin al mersului
pământesc al lui Isus

Întotdeauna am încercat, atunci când
vorbesc în fața scenei din Betleem,
să-L privesc pe Cristos, Domnul
nostru, în acest fel: înfășurat în
scutece, așezat pe paiele unei iesle. Și
când El este încă un Copil, care nu
spune nimic, să-L văd deja ca pe un
Doctor, ca pe un Învățător. Simt
nevoia să-L contemplu astfel, pentru
că trebuie să învăț de la El. Iar
pentru a învăța de la El, trebuie să
încercăm să-I cunoaștem viața: să
citim Sfânta Evanghelie, să medităm
la scenele pe care Noul Testament ni
le relatează, pentru a pătrunde
sensul divin al mersului pământesc
al lui Isus.

Căci trebuie să reproducem, în viața
noastră, viața lui Cristos,
cunoscându-L pe Cristos: prin citirea



constantă a Sfintei Scripturi și
meditarea asupra ei, prin rugăciune
– așa cum facem acum, în fața ieslei.
Trebuie să înțelegem lecțiile pe care
Isus ni le oferă încă din copilărie, din
momentul în care s-a născut, din
clipa în care ochii Săi s-au deschis
spre acest pământ binecuvântat al
oamenilor.

Isus, crescând și trăind ca unul
dintre noi, ne dezvăluie că existența
umană, viața de zi cu zi, cu
îndatoririle sale obișnuite, are un
sens divin. Chiar dacă am reflectat
mult la aceste adevăruri, trebuie să
ne umplem mereu de uimire,
gândindu-ne la cei treizeci de ani de
obscuritate care reprezintă cea mai
mare parte a trecerii lui Isus printre
frații Săi oamenii. Ani de umbră, dar
care pentru noi strălucesc cu
claritatea luminii soarelui. Mai bine
zis, ne aduc o strălucire care
luminează zilele noastre și le dă un
sens autentic, pentru că suntem



creștini obișnuiți, care duc o viață
ordinară, asemănătoare cu a atâtor
milioane de oameni din cele mai
diverse colțuri ale lumii.

Astfel a trăit Isus timp de treizeci de
ani: a fost fabri filius [6] – fiul
tâmplarului. După aceea, au urmat
cei trei ani de viață publică, însoțiți
de aclamațiile mulțimilor. Oamenii
se mirau: Cine este acest Om? De
unde știe atâtea lucruri? Pentru că
viața Lui fusese aceeași cu viața
obișnuită a oamenilor din poporul și
țara Sa. Era faber, filius Mariae [7] –
tâmplarul, fiul Mariei. Și totuși, El
era Dumnezeu. Realiza
răscumpărarea întregului neam
omenesc și atrăgea toate lucrurile la
Sine [8].

Ca orice alt eveniment din viața Sa,
nu ar trebui niciodată să
contemplăm acești ani ascunși ai lui
Isus fără a ne lăsa impresionați de ei,
fără a-i recunoaște pentru ceea ce



sunt: chemări directe de la Domnul,
care ne invită să ieșim din egoismul
nostru și din confortul propriu.
Domnul cunoaște limitele noastre,
tendința spre personalism și ambiția:
dificultatea noastră de a uita de noi
înșine și de a ne dărui altora. El știe
ce înseamnă să nu găsești iubire și să
simți că cei care spun că Îl urmează o
fac doar pe jumătate. Gândiți-vă la
scenele cutremurătoare pe care ni le
descriu Evangheliștii, în care vedem
Apostolii încă plini de aspirații
lumești și de planuri strict omenești.
Și totuși, Isus i-a ales, i-a ținut
aproape de El și le-a încredințat
misiunea pe care El Însuși o primise
de la Tatăl.

El ne cheamă și pe noi și ne întreabă,
așa cum i-a întrebat pe Iacob și Ioan: 
Potestis bibere calicem, quem ego
bibiturus sum? [9] : „Sunteți dispuși să
beți paharul – acest pahar al dăruirii
complete în împlinirea voinței
Tatălui – pe care Eu urmează să-l



beau?”. Possumus! [10]; „Da, suntem
dispuși!” – a fost răspunsul lui Ioan și
Iacob. Dar voi și eu, suntem noi cu
adevărat dispuși să împlinim, în
toate, voința Tatălui nostru din
ceruri? I-am dăruit noi Domnului
întreaga noastră inimă sau suntem
încă atașați de noi înșine, de
interesele noastre, de confortul
personal, de iubirea noastră de sine?
Există ceva în viața noastră care
contrazice condiția noastră de
creștini, care ne împiedică să ne
purificăm? Astăzi avem ocazia să ne
corectăm.

Mai întâi, trebuie să fim convinși că
Isus ne adresează personal aceste
întrebări. El este Cel care ni le pune,
nu eu. Eu însumi nu aș îndrăzni să
mi le pun. Urmez rugăciunea mea în
glas tare, iar voi, fiecare în parte, în
adâncul sufletului, îi mărturisiți
Domnului: Doamne, cât de mic și
slab sunt! Cât de laș am fost de atâtea
ori! Câte greșeli am făcut: atunci și



acolo, aici și dincolo. Și, totuși, putem
exclama: Îți mulțumesc, Doamne, că
m-ai susținut cu mâna Ta, căci fără
Tine m-aș vedea capabil de toate
infamiile. Nu mă părăsi, nu mă lăsa
singur, poartă-mă mereu ca pe un
copil. Fă-mă să fiu puternic, curajos,
neclintit. Dar ajută-mă ca pe o
făptură lipsită de experiență; ia-mă
de mână, Doamne, și pune-o pe
Mama Ta lângă mine, ca să mă
ocrotească. Și astfel, possumus! –
vom putea, vom fi capabili să Te
avem pe Tine ca model.

Nu este o prezumție să spunem 
possumus! Isus Cristos ne învață
acest drum divin și ne cere să-l
urmăm, pentru că El l-a făcut uman
și accesibil slăbiciunii noastre. De
aceea, S-a smerit atât de mult.
„Acesta este motivul pentru care
Domnul – care, ca Dumnezeu, era
egal cu Tatăl – S-a coborât, luând chip
de rob. Totuși, El S-a micșorat doar în



măreție și putere, nu în bunătate sau
milă” [11].

Bunătatea lui Dumnezeu dorește să
ne facă drumul mai ușor. Să nu
respingem invitația lui Isus, să nu-I
spunem nu, să nu fim surzi la
chemarea Sa: pentru că nu există
nicio scuză, nu avem niciun motiv să
credem că nu putem. El ne-a învățat
prin exemplul Său. „De aceea, frații
mei, vă implor: să nu permiteți ca un
model atât de prețios să vă fi fost
arătat în zadar, ci conformați-vă Lui
și reînnoiți-vă în spiritul sufletului
vostru” [12].

A trecut prin lume făcând bine

Vedeți cât de necesar este să-L
cunoaștem pe Isus și să-I
contemplăm viața cu iubire? De
multe ori am căutat definiția,
biografia lui Isus în Sfintele Scripturi.
Am găsit-o atunci când am citit că, în
doar două cuvinte, Duhul Sfânt o
rezumă: pertransiit benefaciendo [13].



Toate zilele lui Isus Cristos pe
pământ, de la nașterea Sa până la
moarte, au fost astfel: pertransiit
benefaciendo, le-a umplut făcând
bine. Și în alt loc, Scriptura spune: 
bene omnia fecit [14]: a împlinit toate
lucrurile bine, a dus totul la bun
sfârșit, nu a făcut decât bine.

Dar noi, tu și cu mine, ce facem? Să
privim cu sinceritate în noi înșine și
să vedem dacă avem ceva de
corectat. Eu, unul, găsesc în mine
multe lucruri care trebuie refăcute.
Știind că sunt incapabil să fac binele
de unul singur și amintindu-mi că
Isus Însuși ne-a spus că fără El nu
putem face nimic [15], tu și cu mine
mergem la Domnul, cerându-I
ajutorul prin Maica Sa, în aceste
dialoguri intime, caracteristice
sufletelor care Îl iubesc pe
Dumnezeu. Nu voi adăuga mai mult,
pentru că fiecare dintre voi trebuie
să-I vorbească Domnului conform
propriilor nevoi. În tăcerea inimii,



fără zgomotul cuvintelor, chiar
acum, în timp ce vă dau aceste
sfaturi, aplic personal această
învățătură la propria mea micime.

Pertransiit benefaciendo. Ce a făcut
Isus Cristos pentru a răspândi atât de
mult bine – și numai bine – oriunde a
trecut? Sfintele Evanghelii ne oferă o
altă biografie a lui Isus, rezumată în
trei cuvinte latinești, care ne dau
răspunsul:erat subditus illis [16], El a
ascultat. Astăzi, când trăim într-o
atmosferă încărcată de neascultare,
de murmurare și dezbinare, trebuie
să prețuim în mod deosebit virtutea
ascultării.

Sunt un mare prieten al libertății și,
tocmai de aceea, iubesc această
virtute creștină. Trebuie să simțim că
suntem copii ai lui Dumnezeu și să
trăim cu dorința de a împlini voia
Tatălui nostru. Să facem lucrurile
conform voinței lui Dumnezeu,
pentru că așa ne dorim – un motiv



care este, de fapt, cel mai
supranatural.

Spiritul Opus Dei, pe care am
încercat să-l trăiesc și să-l transmit
timp de mai bine de treizeci și cinci
de ani, m-a ajutat să înțeleg și să
iubesc libertatea personală. Când
Dumnezeu, Domnul nostru, ne oferă
harul Său și ne cheamă cu o vocație
specifică, este ca și cum ne-ar întinde
o mână părintească, plină de putere
și, mai ales, de iubire. Pentru că ne
caută unul câte unul, ca pe niște fiice
și fii ai Săi, știind bine cât suntem de
slabi. Domnul așteaptă de la noi să
facem efortul de a-I lua mâna,
această mână pe care ne-o întinde:
Dumnezeu ne cere să facem un pas,
ca dovadă a libertății noastre. Și,
pentru a ști cum să facem acest
lucru, trebuie să fim smeriți, să ne
simțim copii mici și să iubim
ascultarea binecuvântată cu care
răspundem la binecuvântata
paternitate a lui Dumnezeu.



Trebuie să-I permitem Domnului să
intre în viața noastră cu încredere,
fără a întâmpina obstacole sau
colțișoare ascunse. Noi, oamenii,
avem tendința de a ne apăra, de a ne
agăța de egoismul nostru. Încercăm
mereu să fim regi, chiar dacă
domnim doar peste propria noastră
mizerie. Gândindu-ne la acest lucru,
vom înțelege de ce avem nevoie să ne
întoarcem la Isus: pentru ca El să ne
facă cu adevărat liberi, iar astfel să
putem sluji lui Dumnezeu și tuturor
oamenilor. Numai așa vom descoperi
adevărul cuvintelor Sfântului Paul:
„Acum că ați fost eliberați de păcat și
ați devenit robi ai lui Dumnezeu, ați
primit sfințirea ca rod al vostru iar,
în cele din urmă, viața veșnică. Căci
plata păcatului este moartea, dar
viața veșnică este dar al lui
Dumnezeu, prin Isus Cristos, Domnul
nostru” [17].

Așadar, să fim prudenți, pentru că
tendința noastră spre egoism nu



moare, iar ispita poate apărea în
multe forme. Dumnezeu ne cere ca,
prin ascultare, să ne exercităm
credința, pentru că voința Sa nu se
manifestă zgomotos sau ostentativ.
Uneori, Domnul ne sugerează voința
Sa ca pe un glas blând, din adâncul
conștiinței noastre: iar noi trebuie să
ascultăm cu atenție, să discernem
acel glas și să-I rămânem credincioși.

De multe ori, El ne vorbește prin
intermediul altor oameni, iar uneori
defectele acelor persoane sau gândul
că poate nu sunt bine informate ori
că nu au înțeles toate detaliile
problemei pot deveni pentru noi o
scuză pentru a nu asculta.

Toate acestea pot avea o semnificație
divină, pentru că Dumnezeu nu ne
cere o ascultare oarbă, ci o ascultare
inteligentă. Suntem responsabili să-i
ajutăm pe ceilalți cu lumina
înțelegerii noastre. Dar să fim sinceri
cu noi înșine: să analizăm, în fiecare



situație, dacă iubirea pentru adevăr
este cea care ne motivează, sau dacă
suntem mânați de egoism și de
atașamentul față de propria noastră
judecată. Când ideile noastre ne
separă de ceilalți și ne îndeamnă să
rupem comuniunea cu frații noștri,
este un semn clar că nu acționăm
conform spiritului lui Dumnezeu.

Să nu uităm: a asculta, repet, necesită
smerenie. Să privim din nou
exemplul lui Cristos. Isus ascultă și se
supune lui Iosif și Mariei. Dumnezeu
a venit pe pământ pentru a asculta și
pentru a asculta de creaturi. Două
creaturi desăvârșite: Sfânta Maria,
Mama noastră, mai mare decât Ea
este doar Dumnezeu; și acel bărbat
curat, Iosif. Dar tot creaturi sunt. Iar
Isus, care este Dumnezeu, le ascultă.
Trebuie să-L iubim pe Dumnezeu
pentru a putea iubi voința Sa și
pentru a ne dori să răspundem
chemărilor Sale prin împlinirea
obligațiilor vieții noastre de zi cu zi:



în îndatoririle noastre de stare, în
profesie, în muncă, în familie, în
relațiile sociale, în suferința noastră
și a altora, în prietenie, în dorința de
a face ceea ce este bun și drept.

Când vine Crăciunul, îmi place să
privesc imaginile Pruncului Isus.
Aceste reprezentări, care ni-L arată
pe Domnul smerit, îmi amintesc că
Dumnezeu ne cheamă, că
Atotputernicul a ales să se arate
neajutorat, că a dorit să aibă nevoie
de oameni. Din ieslea din Betleem,
Cristos îmi spune și vă spune că are
nevoie de noi, ne cheamă la o viață
creștină fără compromisuri, o viață
de dăruire, de muncă și de bucurie.

Nu vom cunoaște niciodată
adevărata veselie dacă nu Îl imităm
cu sinceritate pe Isus; dacă nu
suntem, precum El, smeriți.
Permiteți-mi să repet: ați observat
unde este ascunsă măreția lui
Dumnezeu? Într-o iesle, în niște



scutece, într-o peșteră. Eficacitatea
răscumpărătoare a vieților noastre
poate fi atinsă doar prin smerenie,
renunțând să ne mai concentrăm
asupra noastră înșine și asumându-
ne responsabilitatea de a-i ajuta pe
ceilalți.

Uneori, chiar și printre sufletele
bune, este obișnuit să apară conflicte
personale care creează preocupări
serioase, dar care nu au nicio bază
obiectivă. Originea acestor conflicte
constă în lipsa cunoașterii de sine,
care duce la mândrie: dorința de a fi
în centrul atenției și al aprecierii,
teama de a nu arăta rău, refuzul de a
face bine și a dispărea în umbră,
dorința obsesivă de siguranță
personală. În acest fel, multe suflete
care ar putea trăi o pace minunată și
o bucurie imensă ajung să fie
nefericite și sterile din cauza
orgoliului și a vanității.



Cristos a fost smerit cu inima [18]. Pe
tot parcursul vieții Sale, nu a dorit
pentru Sine nimic special, niciun
privilegiu. La început a fost în
pântecele Mamei Sale timp de nouă
luni, ca orice alt om, cu o naturalețe
desăvârșită. Domnul știa foarte bine
că omenirea avea nevoie urgentă de
El. Îi era foame să vină pe pământ
pentru a salva toate sufletele, dar nu
a grăbit timpul. A venit la ceasul
potrivit, așa cum vin pe lume ceilalți
oameni. De la concepție până la
naștere, nimeni – în afară de Sfântul
Iosif și Sfânta Elisabeta – nu a
observat această minune: Dumnezeu
care vine să locuiască printre
oameni.

Crăciunul este înconjurat de o
simplitate admirabilă: Domnul vine
fără fanfară, necunoscut de toți. Pe
pământ, doar Maria și Iosif iau parte
la aventura divină. Apoi, păstorii,
avertizați de îngeri. Și mai târziu,
acei magi din Răsărit. Astfel se



desfășoară evenimentul
transcendental prin care cerul și
pământul, Dumnezeu și omul, se
unesc.

Cum este posibil să avem o inimă
atât de împietrită încât să ne
obișnuim cu aceste scene?
Dumnezeu se smerește pentru ca noi
să ne putem apropia de El, pentru ca
iubirii Sale să Îi putem răspunde cu
iubirea noastră, pentru ca libertatea
noastră să se plece nu doar în fața
spectacolului puterii Sale, ci și în fața
minunii smereniei Sale.

Măreția unui Copil care este
Dumnezeu: Tatăl Său este
Dumnezeul care a creat cerurile și
pământul, iar El este acolo, într-o
iesle, quia non erat eis locus in
diversorio [19]; pentru că nu era loc
pentru ei în han. Nu s-a găsit alt loc
pe pământ pentru Stăpânul întregii
creații.



A împlinit voia Tatălui Său
Dumnezeu

Nu mă abat de la adevărul cel mai
riguros dacă vă spun că Isus
continuă să caute și astăzi un loc în
inimile noastre. Trebuie să-I cerem
iertare pentru orbirea noastră
personală, pentru lipsa noastră de
recunoștință. Trebuie să-I cerem
harul de a nu-I mai închide niciodată
ușa sufletului nostru.

Domnul nu ne ascunde faptul că
această supunere deplină față de
voința lui Dumnezeu cere renunțare
și dăruire, pentru că Iubirea nu
revendică drepturi: ea își dorește să
slujească. El a mers primul pe acest
drum. Isuse, cum ai ascultat? Usque
ad mortem, mortem autem crucis [20],
până la moarte și încă moarte pe
cruce. Este nevoie să ieși din tine
însuți, să-ți complici viața, să o pierzi
pentru iubirea lui Dumnezeu și a
sufletelor. „Iată, tu ai vrut să trăiești



și să eviți orice suferință; dar
Dumnezeu a vrut altceva. Există
două voințe: voința ta trebuie să fie
corectată pentru a se conforma
voinței lui Dumnezeu, și nu voința
lui Dumnezeu să fie distorsionată
pentru a se adapta la a ta” [21].

Am văzut cu bucurie multe suflete
care și-au pus viața în joc – așa cum
ai făcut Tu, Doamne, usque ad
mortem – până la moarte, pentru a
împlini ceea ce voința lui Dumnezeu
le cerea: și-au dedicat eforturile și
munca lor profesională slujirii
Bisericii, pentru binele tuturor
oamenilor.

Să învățăm să ascultăm, să învățăm
să slujim: nu există o mai mare
stăpânire decât dorința de a te dărui
de bunăvoie pentru a fi de folos
altora. Atunci când simțim mândria
care fierbe în noi, orgoliul care ne
face să ne credem supraoameni, este
momentul să spunem nu, să afirmăm



că singurul nostru triumf trebuie să
fie cel al umilinței. În acest fel, ne
vom identifica cu Cristos pe Cruce,
nu supărați, neliniștiți sau lipsiți de
bunăvoință, ci bucuroși: pentru că
această bucurie, în uitarea de sine,
este cea mai autentică dovadă a
iubirii.

Permiteți-mi să revin, încă o dată, la
simplitatea și ingenuitatea vieții lui
Isus, pe care v-am invitat să le
contemplați de atât de multe ori. Acei
ani ascunși ai Domnului nu sunt
lipsiți de sens și nici nu reprezintă
doar o pregătire pentru anii care
aveau să urmeze, cei ai vieții Sale
publice. Din 1928 am înțeles limpede
că Dumnezeu dorește ca creștinii să
ia exemplu din întreaga viață a
Domnului. Am înțeles în mod special
valoarea vieții Sale ascunse, a vieții
Sale de muncă obișnuită, trăită
printre oameni: Domnul dorește ca
multe suflete să își găsească drumul
în acei ani de viață tăcută, lipsită de



strălucire. A asculta de voința lui
Dumnezeu înseamnă întotdeauna să
ieșim din egoismul nostru; însă
aceasta nu presupune neapărat să ne
îndepărtăm de circumstanțele
obișnuite ale vieții, de condiția,
profesia sau poziția socială pe care o
împărtășim cu ceilalți oameni.

Visez – și acest vis a devenit realitate
– la mulțimi de copii ai lui Dumnezeu
care se sfințesc în viața lor de
cetățeni obișnuiți, împărtășind
grijile, speranțele și eforturile lor cu
ceilalți. Trebuie să proclam acest
adevăr divin: dacă rămâneți în
mijlocul lumii, nu este pentru că
Dumnezeu a uitat de voi, nici pentru
că Domnul nu v-a chemat. El v-a
invitat să rămâneți în activitățile și
preocupările pământului, pentru că
v-a făcut să înțelegeți că vocația
voastră umană, profesia voastră,
calitățile voastre nu doar că nu sunt
străine de planurile Sale divine, ci El



le-a sfințit, transformându-le într-o
ofrandă plăcută Tatălui.

A-i reaminti unui creștin că viața sa
nu are alt sens decât acela de a
împlini voința lui Dumnezeu nu
înseamnă a-l separa de ceilalți
oameni. Dimpotrivă, în multe cazuri,
porunca Domnului este să ne iubim
unii pe alții așa cum ne-a iubit El [22],
trăind alături de ceilalți și asemenea
lor, dăruindu-ne cu totul pentru a-L
sluji pe Domnul în lume, astfel încât
iubirea lui Dumnezeu să fie mai bine
cunoscută tuturor sufletelor: pentru
a le arăta că drumurile divine pe
acest pământ au fost deschise.

Domnul nu s-a mulțumit doar să ne
spună că ne iubește, ci ne-a arătat
acest lucru prin faptele Sale. Să nu
uităm că Isus Cristos s-a întrupat
pentru a ne învăța, pentru ca noi să
învățăm să trăim viața ca adevărați
copii ai lui Dumnezeu. Amintiți-vă
preambulul evanghelistului Luca din



Faptele Apostolilor: Primum quidem
sermonem feci de omnibus, o
Theophile, quae coepit Iesus facere et
docere [23] – „Am vorbit despre
lucrurile cele mai remarcabile pe
care Isus le-a făcut și le-a predicat”.
El a venit să ne învețe, dar făcând; a
venit să ne învețe, dar fiind modelul
nostru, Învățătorul și exemplul
nostru prin comportamentul Său.

Acum, stând înaintea Pruncului Isus,
putem continua examinarea noastră
personală: suntem hotărâți să facem
din viața noastră un model și o
învățătură pentru frații noștri,
pentru semenii noștri? Suntem
hotărâți să fim alți Cristos? Nu este
suficient să o spunem doar cu
vorbele. Tu – vă întreb pe fiecare
dintre voi și mă întreb pe mine
însumi – tu, care, fiind creștin, ești
chemat să fii un alt Cristos, meriți să
se spună despre tine că ai venit 
facere et docere, să faci lucrurile ca
un copil al lui Dumnezeu, atent la



voința Tatălui, astfel încât, în acest
fel, să poți atrage toate sufletele spre
participarea la lucrurile bune,
nobile, divine și umane ale
Răscumpărării? Trăiești viața lui
Cristos în viața ta obișnuită, în
mijlocul lumii?

A face faptele lui Dumnezeu nu este
un simplu joc de cuvinte frumoase, ci
o chemare de a te consuma pe tine
însuți din Iubire. Trebuie să mori
față de tine însuți pentru a renaște la
o viață nouă. Căci astfel a ascultat
Isus, până la moarte, și încă moarte
pe cruce: mortem autem crucis.
Propter quod et Deus exaltavit illum
[24] – și de aceea Dumnezeu L-a
înălțat. Dacă ne supunem voinței lui
Dumnezeu, Crucea va deveni și
Înviere, înălțare. În noi se va împlini,
pas cu pas, viața lui Cristos: se va
putea spune cu adevărat că am trăit
străduindu-ne să fim buni copii ai lui
Dumnezeu, că am trecut prin viață
făcând binele, în ciuda slăbiciunilor



și greșelilor noastre personale, oricât
de numeroase ar fi ele.

Și când va veni moartea, care va veni
negreșit, o vom aștepta cu bucurie,
așa cum am văzut că au făcut-o atâția
oameni sfinți, în mijlocul vieții lor
obișnuite. Cu bucurie: pentru că,
dacă L-am imitat pe Cristos în a face
binele – în a asculta și a purta
Crucea, în ciuda lipsurilor noastre –
vom învia ca El: Surrexit Dominus
vere! [25] – Adevărat a înviat!

Isus, care s-a făcut copil – meditați la
aceasta – a biruit moartea. Prin
smerenie, prin simplitate, prin
ascultare: prin divinizarea vieții
simple și obișnuite a creaturilor, Fiul
lui Dumnezeu a fost biruitor.

Acesta a fost triumful lui Isus Cristos.
Astfel ne-a ridicat la nivelul Său, la
nivelul de copii ai lui Dumnezeu,
coborând la nivelul nostru: la nivelul
copiilor oamenilor.



[1] Cf. Is 9,2; Introit al Liturghiei a II-a
din ziua Nașterii Domnului.

[2] Simbolul Quicumque.

[3] Fap 2,11.

[4] Lc 2,14

[5] Sf. Ioan Gură de Aur, In Matthaeum
homiliae, 4, 3 (PG 57, 43).

[6] Mt 13,55.

[7] Mc 6,3.

[8] In 12,32.

[9] Mt 20,22.

[10] Mt 20,22.

[11] Sf. Bernard, Sermo in die
nativitatis, 1, 1-2 (PL 183, 115).

[12] Sf. Bernard, ibid., 1, 1.



[13] Fap 10,38.

[14] Mc 7,37.

[15] Cf. In 15,5.

[16] Lc 2,51.

[17] Rom 6,2-23.

[18] Cf. Mt 11,29.

[19] Lc 2,7.

[20] Fil 2,8-9

[21] Sf. Augustin, Enarrationes in
psalmos, 31, 2, 26 (PL 36, 274).

[22] Cf. In 13,34-35.

[23] Fap 1,1.

[24] Fil 2,8-9.

[25] Lc 24,34.



pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/

biruinta-lui-cristos-in-umilinta-omilie-a-
sf-josemaria-despre-craciun/

(10.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/biruinta-lui-cristos-in-umilinta-omilie-a-sf-josemaria-despre-craciun/
https://opusdei.org/ro-ro/article/biruinta-lui-cristos-in-umilinta-omilie-a-sf-josemaria-despre-craciun/
https://opusdei.org/ro-ro/article/biruinta-lui-cristos-in-umilinta-omilie-a-sf-josemaria-despre-craciun/

	Biruința lui Cristos în umilință (omilie a Sf. Josemaría despre Crăciun)

