
opusdei.org

Asociate, asociați:
Rădăcini adânci,
ramuri înalte

Vocația la Opus Dei ca asociată
și ca asociat: un câmp nelimitat
de posibilități.

19.06.2023

Suntem în anul 587 î. Cr. Ieremia se
află la Ierusalim și primește un
oracol ciudat în care Domnul îi cere
să cumpere un câmp. Profetul, puțin
perplex, mai ales din cauza situației
concrete în care se întâmpla acest
lucru, îi răspunde: „Iată, bastioanele



de asediu au ajuns până la cetate ca
să fie cucerită; cetatea va fi dată în
mâna caldeenilor (...) Dar tu, Domnul
meu Dumnezeu, mi-ai spus:
«Cumpără pentru tine un ogor»” (Ier
32,24-25). Cu toate acestea, Domnul
insistă. El vrea să ofere, prin acest
gest al profetului, un semn pentru
poporul său și pentru noi: „Îi voi
aduna din toate țările (...) și îi voi
aduce înapoi în acest loc și îi voi face
să locuiască în pace (...). Le voi da o
singură inimă și o singură cale (...)
Mă voi bucura să le fac binele. Din
toată inima mea și din tot sufletul
meu îi voi face să prindă rădăcini
tari în țara aceasta” (Ier 32,37-41).
Dumnezeu însuși va reîmpăduri
câmpul cu acei copaci care sunt
copiii săi; El personal va planta
fiecare sămânță, o va face să
germineze, să crească și să prindă
rădăcini.

O vocație adânc înrădăcinată



Imaginea focului este adesea folosită
pentru a vorbi despre evanghelizare:
un mesaj care se răspândește rapid,
aprinzând totul în calea sa (cf. Lc
12,49). Cu toate acestea, de obicei,
focul nu durează mult și lasă în urma
sa doar cenușă. Din acest motiv,
alături de imaginea focului care se
răspândește, putem apela și la
imaginea pădurii care este semănată
și crește (cf. Mt 13,31). Procesul de
înrădăcinare a primelor semințe
poate fi lent, dar odată ce copacii au
început să crească și s-a format o
pădure, viața izbucnește într-o
multitudine nesfârșită de forme,
sunete și culori; o imensă varietate
de plante, animale și alte forme de
viață se dezvoltă la umbra acelor
copaci. Ceea ce era pustiu devine un
loc plăcut, răcoros și locuibil. Copacii
leagă solul, aduc briza, atrag ploaia,
rețin umezeala, purifică aerul; ei
hrănesc și adăpostesc tot felul de
creaturi. Nu mai există nicio forță
capabilă să încetinească forța vieții.



Lucrarea de evanghelizare pe care
asociatele și asociații o desfășoară în
mijlocul lumii ar putea fi comparată
cu acea pădure. Prelatul Opus Dei,
explicând darul vocației la Lucrare
ca un asociat sau asociată, a vorbit
despre capacitatea acestora de a 
înrădăcina apostolatul, de a cultiva o
mare diversitate de relații și de a
ajunge în profunzime [1]. Am putea
rezuma aceste potențialități spunând
că vocația asociatului este o vocație a
înrădăcinării, ceea ce ne vorbește
despre rădăcini deosebit de ferme și
profunde, care rămân puternice în
mijlocul frământărilor lumii noastre.
Adesea, aceste rădăcini sunt stabilite
într-un anumit loc; în alte momente
sau anotimpuri, din motive
profesionale, de studiu, familiale sau
de altă natură, persoana se poate
muta dintr-un loc în altul, iar acest
transplant este prilejul unei noi
înrădăcinări. Dar, dincolo de
rădăcinile fizice, există rădăcini sub
forma unor prietenii dătătoare de



viață, legate de pământ. În spatele
acestei capacități de a se înrădăcina
— uneori în anumite locuri, dar
întotdeauna în inimile oamenilor —
se află un har special, o voință divină
deosebită: „Din toată inima mea și
din tot sufletul meu îi voi face să se
înrădăcineze ferm în țara
aceasta” (Ier 32,41).

„Să reflectăm, așadar, despre
importanța de a ne păzi rădăcinile —
ne invită papa Francisc — pentru că
numai prin această adâncire
ramurile vor crește în sus și vor
aduce rod. Fiecare dintre noi se
poate întreba: care sunt rădăcinile
cele mai importante ale vieții mele?
Unde sunt înrădăcinat? Îmi amintesc
de ele, am grijă de ele? [2]

Înrădăcinat în Dumnezeu: darul
celibatului

Unde sunt înrădăcinat? Rădăcinile ne
vorbesc despre pământ, acel pământ
care, pentru poporul ales, avea o



valoare fundamentală, deoarece
fusese un dar de la Dumnezeu, iar
fiecare israelit avea responsabilitatea
de a se bucura de el, de a-l păstra, de
a-l face să rodească și de a-l
transmite generației următoare. De
aceea, este surprinzător faptul că,
atunci când pământul promis a fost
împărțit între diferitele triburi, unul
dintre ele nu a primit nimic din el.
Este vorba de tribul lui Levi, destinat
închinării Domnului. Departe de a se
plânge, leviții s-au rugat: „Doamne,
tu ești partea mea de moștenire (...)
Sorții mei au căzut pe terenul cel mai
bun” (Ps 16,5-6). Ei au recunoscut că
porțiunea de pământ care le fusese
atribuită nu era nici mai mult nici
mai puțin decât... Dumnezeu însuși!
Domnul a vrut să fie pentru ei
„temelia existenței lor, pământul
vieții lor” [3].

În această alegere a lui Dumnezeu
putem găsi „adevărata temelie a
celibatului” [4], de asemenea a



celibatului la care sunt chemați.
chiar și cel la care sunt chemați
asociații și numerarii. Dumnezeu
însuși este pământul în care o inimă
celibă prinde rădăcini. În scrisoarea
sa despre vocația la Opus Dei,
monseniorul Fernando Ocáriz preia
această viziune profundă a
celibatului, pentru a depăși
interpretările care ar putea fi
parțiale sau reductive. De fapt, el
subliniază că „nu trebuie să
considerăm celibatul însuși doar și
nici în principal, ca pe o opțiune
funcțională, adică, ca pe ceva adecvat
pentru a ne dedica mai mult muncii
pentru Lucrare ori pentru a putea să
mergem dintr-un loc într-altul. Este
adevărat că celibatul face posibil asta
sau îl facilitează, dar motivația sa
fundamentală este aceea de a fi un
dar special pentru identificarea cu
viața lui Cristos” [5]. Celibatul este o
identificare specială cu acest aspect
al inimii lui Isus: El este imaginea în
care se privește oricine primește



acest dar. Prin urmare, celibatul este
opusul individualismului: el permite
o deschidere specială față de
Dumnezeu — precum cea a tribului
lui Levi — și o deschidere specială
față de ceilalți — precum cea a lui
Cristos însuși.

Această chemare — pe care o
primesc și numerarii — strălucește
poate cu o claritate proprie în cazul
asociaților, pentru că la ei nu este
legată de o disponibilitate totală
pentru sarcinile de formare sau de
conducere, sau pentru a putea merge
de colo-colo. Asociatele și asociații —
scrie Părintele — „arătați prin trăirea
voastră ce anume presupune o
dăruire față de Dumnezeu în mijlocul
lumii, cu o inimă neîmpărțită (...) Voi,
exprimați prin viețile voastre
caracterul cel mai liber, pe care îl
conține activitatea apostolică a
oricărui om botezat, ducând-o mai
departe, ca oameni necăsătoriți, cu



toate energiile unei inimi
neîmpărțite” [6].

Iată cum un asociat și-a explicat
vocația fraților săi la scurt timp după
ce a descoperit-o: „Mi-am dăruit viața
lui Dumnezeu în Opus Dei. Voi
continua acasă și în munca mea, ca
întotdeauna. Dar inima mea este în
întregime pentru Dumnezeu. Vreau
să-L slujesc în mijlocul străzii” [7]. În
zilele noastre, să accepți o chemare
la celibat în mijlocul străzii poate
părea un pic naiv sau nebunesc...
Aproape ca și cum ai cumpăra un
câmp în Iudeea în timpul asediului
babilonian. Așa că este bine să nu
pierdem din vedere faptul că
chemarea la celibat este un dar de la
Dumnezeu care are puterea de a
transforma mediul în care este
plantată această sămânță. Mai mult,
lumea este însetată de acest dar,
chiar dacă adesea nu este conștientă
de el. Benedict al XVI-lea a spus că
„lumea noastră are nevoie de



mărturia lui Dumnezeu dată de cei
care decid să îl accepte pe Dumnezeu
ca pământul pe care se întemeiază
propria lor viață. Tocmai de aceea
celibatul este atât de important în
lumea de astăzi” [8].

Sfântul Josemaría, referindu-se în
mod special la fiii și fiicele sale
asociați, a explicat că „noi toți cei din
Lucrare avem harul special și
suficient al lui Dumnezeu pentru a
trăi cu delicatețe dăruirea noastră
pentru Dumnezeu în lume. În stradă
avem chilia noastră, iar în stradă
suntem contemplativi: este suficient
să împlinim cu delicatețe Normele,
concrete și ample în același timp,
care pot fi ținute — se potrivesc ca o
mănușă la mână — în orice mediu” 
[9]. Fiecare normă din planul de viață
este o întâlnire pe care Domnul ne-o
oferă pentru ca noi să ne
înrădăcinăm adânc în El. De acolo,
bine înrădăcinată în viața de
intimitate cu Cristos, crește sămânța



vocației depusă în inima fiecărui
asociat și a fiecărei asociate; „ca
pomul plantat lângă apă, care-şi
întinde rădăcinile pe mal; nu se teme
când vine arșița, frunzele lui sunt
verzi, în anul secetos nu se
îngrijorează și nu încetează să facă
fructe” (Ier 17,7-8).

Rădăcini în societate și în oameni

Oricare sol este bun pentru ca
sămânța vocației unui asociat sau
asociată a Opus Dei să prindă
rădăcini. Acest lucru s-a întâmplat
încă de când au început să sosească
primele vocații, atât de diverse, și
putem continua să vedem acest lucru
și astăzi. „Vă găsiți în circumstanțe
foarte diferite și vă mișcați în orice
fel de medii profesionale, — le-a scris
Părintele asociaților și asociatelor —.
Viața voastră se deschide către un
câmp nelimitat de posibilități” [10]. În
acest domeniu foarte variat al
muncii și al relațiilor umane,



asociații exprimă „într-un mod foarte
special, cu claritate, ceea ce este Opus
Dei, prin sfințirea vieții voastre
obișnuite, a muncii profesionale și a
vieții de familie, fără să vă schimbați
locul” [11]. Mărturia vieții asociaților
și a asociatelor arată, așa cum a
explicat Paco Uceda — unul dintre
primii trei asociați — că „misiunea
Opus Dei este foarte simplă. Fiecare
trebuie să-l caute pe Dumnezeu în
starea și profesia sa. Eu ca asistent
medical, tu ca pictor; medicul ca
medic; și avocatul, și bugetarul, și
țăranul, fiecare în propria lui
meserie. Este vorba de a fi sfinți prin
ocupațiile normale de fiecare zi, în
munca obișnuită” [12].

Pe sfântul Josemaría îl emoționa
gândul la marea operă de
evanghelizare pe care fiii și fiicele
sale, în ansamblu, o vor desfășura „în
toată imensa panoramă a muncii” [13].
Jurnalul uneia dintre primele
adunări ale asociatelor relatează o



vizită a lui Encarnita Ortega, care
locuia pe atunci la Roma și care
colabora cu fondatorul Opus Dei.
„Encarnita, înconjurată de noi toate,
care eram dornice să auzim lucruri,
a început să povestească și să
povestească... două ore și nu ar fi
terminat niciodată, și nici noi nu am
fi terminat de ascultat tot ceea ce este
marele nostru subiect care ne
conduce direct la Domnul” [14].
Encarnita le-a transmis că Părintele
aștepta mult de la vocația lor, pentru
că puteau să ajungă „în adâncurile
societății” [15]. „Vă invidiez — avea să
le spună cu altă ocazie sfântul
Josemaría fiilor și fiicelor sale în
asociați —, dedicarea voastră pentru
Dumnezeu este totală și deplină ca și
a mea, dar voi puteți merge mai
departe” [16].

Această capacitate de a merge în
profunzime și de a merge mai departe
are de-a face cu însușirea asociaților
și a asociatelor de a se înrădăcina, de



a stabili multe relații profunde, dând
profunzime apostolatului Bisericii,
mai ales în mediul lor profesional, în
care sunt martori ai lui Cristos: „Prin
permanența mai mare în fiecare loc,
facilitați înrădăcinarea apostolatului
în teritoriu; modul vostru de viață vă
permite să cultivați o mare
diversitate de relații și să o faceți
într-un mod foarte stabil: familiale,
profesionale, de vecinătate, în satul,
orașul sau țara în care locuiți. «Voi
ajungeți la și mai mult, așa cum
afirma Sfântul Josemaría, nu doar în
prelungirea apostolatului, ci și prin
profunzimea sa” [17].

Toate acestea sunt posibile pentru că
„în Lucrare, apostolatul principal
este întotdeauna cel al prieteniei.
Iată ce ne învață Sfântul Josemaría:
«Cel mai mare rod al muncii Opus
Dei este cel pe care membrii săi îl
obțin în mod personal, prin
apostolatul exemplului și al
prieteniei loiale cu colegii lor de



profesie: la universitate sau în
fabrică, la birou, în mină sau pe
câmp»” [18]. „Asociații — scria
Părintele — realizați Opus Dei, în
principal, printr-un profund
apostolat personal, în atmosfera
voastră proprie, profesională și de
familie” [19].

Iată la ce împinge cu o forță
deosebită darul celibatului: acea
intimitate specială cu Isus Cristos
caută să se extindă în relații bogate
de prietenie, pentru că celibatul, așa
cum spune Papa Francisc, „este un
dar care, pentru a fi trăit ca sfințire,
necesită relații sănătoase, legături de
stimă autentică și de bunătate
autentică care își găsesc rădăcina în
Cristos” [20]. Prietenia unei persoane
celibe, imitându-l pe Isus Cristos, face
ca iubirea lui Dumnezeu să fie
prezentă oriunde s-ar afla: o iubire
disponibilă și milostivă, care se
multiplică pentru cei care se află în
jur. Prietenia pe care, prin harul lui



Dumnezeu, asociații bărbați și femei
sunt chemați să o ofere, este o iubire
care durează în timp, o iubire pe
care se poate conta fără teamă,
asemănătoare cu cea a unui tată sau
a unei mame care sunt mereu acolo.
Această iubire se desfășoară în
primul rând în propria familie: acel
nucleu format din părinți, frați,
verișori și alte rude este, în mod
normal, primul mediu în care
Dumnezeu ne invită să fim sare și
lumină (cf. Mt 5,13-14). Acest spațiu
se extinde puțin câte puțin până când
ajunge la toate persoanele care trec
prin viața noastră, cărora această
prietenie sinceră le oferă un teren
solid și bogat în care propria
sămânță poate germina și se poate
hrăni, crescând sănătoasă și robustă.

Prieteniile asociaților implică atât de
des o relație de autentică paternitate
sau maternitate spirituală, care sunt
— așa cum i-a explicat monseniorul
Fernando Ocáriz unei asociate care l-



a întrebat despre acest subiect — „o
preocupare autentică pentru binele
celorlalți. Ceea ce li se cuvine
mamelor este să dea viață. Așadar,
cum dăm viață în celibatul apostolic?
Cu dăruire de sine, cu grijă pentru
ceilalți, cu rugăciune, cu spirit de
slujire, căutând să facem viața
plăcută... Toate acestea reprezintă o
maternitate autentică. Aceasta,
împreună cu transmiterea, într-un
fel sau altul, în funcție de
circumstanțe, a iubirii lui Isus
Cristos, care este adevărata viață (...).
Aceasta este cea mai mare
maternitate: să-l transmiți pe Isus
Cristos” [21].

Rădăcini care se hrănesc dintr-un
cămin

S-a spus că darul celibatului, în cel
care îl primește, sporește capacitatea
de a-i iubi pe ceilalți și de a se
deschide în prietenie față de mulți
oameni. Cine își însușește celibatul



lui Cristos nu este niciodată o
persoană singuratică; dar, ca și cum
acest lucru nu ar fi de ajuns, cine are
vocația de asociat se înrădăcinează și
într-o familie, într-un cămin, care
este Opus Dei. Asociaților „nu le va
lipsi niciodată căldura unei familii”,
— scria sfântul Josemaría —, „pentru
că Lucrarea își revarsă întotdeauna
afecțiunea și înțelegerea asupra
fiecăruia dintre copiii săi. Întregul
Opus Dei este un cămin: un singur
cămin cu o singură oală” [22].

La fel ca toți credincioșii Lucrării,
asociatele și asociații
experimentează apartenența lor
acestei familii, în primul rând, prin
iubirea filială față de Sfântul
Josemaría și de succesorii săi, cărora
Dumnezeu le-a dat darul de a fi
părinți în Opus Dei [23]. Este
emoționant să vezi cum acest spirit
de filiație s-a înrădăcinat în primii
asociați, care, fără să-l cunoască pe
Fondator decât doar din auzite, au



simțit cum Dumnezeu le-a mișcat
sufletele spre o pietate filială. Acest
lucru i s-a întâmplat, de exemplu, lui
Concepción Álvarez, care, chiar
înainte de a-l cunoaște personal pe
Sfântul Josemaría, a fost molipsită de
sentimentul de filiație pe care îl
vedea la celelalte membre ale
Lucrării, și i-a scris uneia dintre ele:
„Îmi imaginez o familie imensă unită
cu această afecțiune pentru Părinte,
care se îngrijește de toți (...). Și eu
încep să pătrund în ea și îmi
amintesc foarte mult de Părintele, iar
ceea ce ofer pentru el o îndeplinesc
mai presus de toate, cu o forță
extraordinară” [24].

Miracolul paternității în Lucrare se
perpetuează în succesorii Sfântului
Josemaría. Din acest motiv, fiecare
asociată și fiecare asociat poate simți
că îi sunt adresate acele cuvinte cu
care prelatul Opus Dei și-a încheiat
prima sa scrisoare extinsă: „Fiice şi
fii ai mei, dacă în această lume, atât



de frumoasă şi, în acelaşi timp,
zbuciumată, când vreunul dintre voi
se va simți vreodată singur să ştie că
Părintele se roagă pentru el şi-l
însoţeşte cu adevărat, în
Comuniunea sfinţilor şi că îl poartă
în inima sa” [25] și în Sfânta sa
Liturghie zilnică [26].

O consecință plăcută a dorinței de a
fi copii este aceea de a deveni frați
sau surori. Filiația asociatelor și a
asociaților se revarsă în mod necesar
în fraternitate, care ne determină să-i
cunoaștem bine pe ceilalți și familiile
lor, să-i iubim și să-i îngrijim și să ne
lăsăm iubiți și îngrijiți de ei [27].
Iubirea lui Cristos pe care o primim
prin intermediul celorlalți, mai ales
de la cei care împărtășesc același
drum, ne susține și ne împinge spre
viitor în aceeași aventură; în cazul
asociaților, „și colaborând cu
numerarii pentru îngrijirea celorlalți
credincioși ai Lucrării” [28].
Fraternitatea dintre asociați,



numerari și supranumerari este o
sursă de bucurie, de speranță și de
mângâiere în mijlocul acestui efort
de a duce Evanghelia la toți oamenii 
[29]. Cu această apropiere făcută de
rugăciune și de gesturi concrete, de
prezență ori de câte ori este posibil,
vom trăi „minunea comuniunii
sfinților. Cu certitudinea credinței,
știm că suntem chiar mai aproape
unii de alții decât ar presupune
apropierea fizică” [30].

***

„Lucrarea...; ce este Lucrarea acum?
— se întreba Sfântul Josemaría,
visând dintr-o micuță cameră din
Legația din Honduras, în timpul
Războiului Civil Spaniol —. Nu se
vede aproape nimic; este într-adevăr
un bob de muștar. Câțiva oameni,
fără prestigiu, fără poziție
economică, fără experiență, aproape
toți la început de viață. Dar știm că
acest grăunte de muștar va da



naștere, în câmpul supranatural al
Bisericii, la un tufiș care va acoperi
întreaga lume cu tulpina, cu
rădăcinile, cu ramurile sale și în care
se vor refugia multe păsări
călătoare” [31].

Au trecut mai multe decenii de la
acea meditație, iar Sfântul Josemaría
însuși a putut vedea o parte din acest
vis împlinit când se afla încă în
pelerinaj pe acest pământ.
Fondatorul Opus Dei a visat, de
asemenea, că, în viitor, numărul
asociaților va fi dublu față de cel al
numerarilor [32]. Apropiindu-ne de
centenarul Lucrării, îi putem cere
Domnului să înmulțească vocațiile de
asociate și asociați, precum pădurile
și „văi, ca niște grădini lângă râu, ca
aloea pe care a sădit-o Domnul,
precum cedrii pe lângă
izvoare" (Num 24,5-6), pentru a da
mai multă soliditate și rădăcini
operei de răspândire a Evangheliei în



acest „câmp al lui Dumnezeu” (1 Cor
3,9) care este Biserica.

[1] Cf. Mons. Fernando Ocáriz,
Scrisoare pastorală, 28-X-2020, nr. 18.

[2] Francisc, Audiență, 3-V-2023.

[3] Benedict al XVI-lea, Discurs, 22-
XII-2006.

[4] Ibid.

[5] Mons. Fernando Ocáriz, Scrisoare
pastorală, 28-X-2020, nr. 22.

[6] Ibíd., nr. 18.

[7] Lázaro Linares, Antes, más y mejor:
un relato de mi vida en el Opus Dei,
Rialp, Madrid 2001, p. 37.

[8] Benedict al XVI-lea, Discurs, 22-
XII-2006.



[9] Sfântul Josemaría, Scrisori 27, nr.
11.

[10] Mons. Fernando Ocáriz, Scrisoare
pastorală, 28-X-2020, nr. 18.

[11] Ibíd., nr. 19.

[12] Citat în Lázaro Linares, Antes, más
y mejor, cit., p. 29.

[13] Sfântul Josemaría, Convorbirii, nr.
114.

[14] Jurnalul din la Estila, 10-XIII-1953.
Citat în „Las agregadas del Opus Dei,
preparación y comprensión de la
misión. España 1950-1955”, Studia et
Documenta 15 (2021), pp. 143-178; p.
169.

[15] Ibíd.

[16] Sfântul Josemaría, Șezătoare, 15-
IX-1962; citat în Mons. Fernando
Ocáriz, Scrisoare pastorală, 28-
X-2020, nr. 18.



[17] Mons. Fernando Ocáriz, Scrisoare
pastorală, 28-X-2020, nr. 18.

[18] Sfântul Josemaría, Scrisori 6, n. 55;
Mons. Fernando Ocáriz, Scrisoare
pastorală, 1-XI-2019, nr. 20.

[19] Mons. Fernando Ocáriz, Scrisoare
pastorală, 28-X-2020, nr. 18.

[20] Francisco, Discurs, 17-II-2022.

[21] Mons. Fernando Ocáriz, Întâlnire
în Poznan, 23-VI-2022.

[22] Sfântul Josemaría, Scrisori 27, nr.
11; cf. Mons. Fernando Ocáriz,
Scrisoare pastorală, 16-II-2023, nr.
13.

[23] Cf. Sfântul Josemaría, Scrisoare 6-
V-1945, nr. 23; Mons. Fernando
Ocáriz, Scrisoare pastorală 14-
II-2017, nr. 2.

[24] Scrisoare lui Concepción Álvarez
către María Ampuero, 30-VI-1952.
Citată în „Las agregadas del Opus



Dei, preparación y comprensión de la
misión. España 1950-1955”, cit., p.
168.

[25] Mons. Fernando Ocáriz, Scrisoare
pastorală, 14-II-2017, nr. 33.

[26] Cf. Idem., Scrisoare pastorală, 16-
II-2023, nr. 12; Mesaj, 12-VII-2019; cfr.
Lv. 28,29-30.

[27] Cf. Idem, Scrisoare pastorală, 16-
II-2023, nr. 6.

[28] Mons. Fernando Ocáriz, Scrisoare
pastorală, 20-X-2020, nr. 18.

[29] Cf.Ibíd., nr. 17.

[30] Mons. Fernando Ocáriz, Mesaj, 12-
VII-2019.

[31] Sfântul Josemaría, Meditație,
25-07-1937, în Crecer para adentro, p.
223.

[32] Cf. Mons. Fernando Ocáriz,
Scrisoare pastorală, 28-X-2020, nr. 18.



Santiago Vigo

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/

asociate-asociati-radacini-adanci-
ramuri-inalte/ (23.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/asociate-asociati-radacini-adanci-ramuri-inalte/
https://opusdei.org/ro-ro/article/asociate-asociati-radacini-adanci-ramuri-inalte/
https://opusdei.org/ro-ro/article/asociate-asociati-radacini-adanci-ramuri-inalte/

	Asociate, asociați: Rădăcini adânci, ramuri înalte

