
opusdei.org

A trăi Postul Mare în
Anul Credinţei

"Noi am cunoscut şi am crezut
în iubirea pe care Dumnezeu o
are faţă de noi" (1 In 4,16). Cu
aceste cuvinte, Benedict al XVI-
lea prezintă mesajul pentru
Postul Mare 2013. Ideea
centrală asupra căreia se insistă
este că credinţa şi caritatea
merg împreună.

05.02.2013

Mesajul Sfântului Părinte pentru
Postul Mare 2013



A crede în caritate trezeşte
caritate

"Noi am cunoscut şi am crezut în
iubirea pe care Dumnezeu o are faţă
de noi" (1 In 4,16)

Iubiţi fraţi şi surori, celebrarea
Postului Mare, în contextul Anului
Credinţei, ne oferă o ocazie preţioasă
pentru a medita asupra raportului
dintre credinţă şi caritate: dintre
credinţa în Dumnezeu, în Dumnezeul
lui Isus Cristos, şi iubire, care este
rod al acţiunii Duhului Sfânt şi ne
conduce pe un drum de dăruire faţă
de Dumnezeu şi faţă de ceilalţi.

Credinţa ca răspuns la iubirea lui
Dumnezeu

Deja în prima mea enciclică am
oferit câteva elemente pentru a
percepe legătura strânsă dintre
aceste două virtuţi teologale,
credinţa şi caritatea. Pornind de la
afirmaţia fundamentală a apostolului



Ioan: "Noi am cunoscut şi am crezut
în iubirea pe care Dumnezeu o are
faţă de noi" (1 In 4,16), aminteam că
"la începutul faptului de a fi creştin
nu se găseşte o decizie etică sau o
mare idee, ci întâlnirea cu un
eveniment, cu o persoană, care dă
vieţii un orizont nou şi totodată
orientarea ei decisivă... De vreme ce
Dumnezeu ne-a iubit mai întâi (cf. 1
In 4,10), iubirea nu mai este doar o
poruncă, ci este răspunsul la darul
iubirii prin care Dumnezeu vine să
ne întâmpine" (Deus caritas est, 1).

Credinţa constituie acea adeziune
personală - care include toate
facultăţile noastre - la revelarea
iubirii gratuite şi "pasionate" pe care
Dumnezeu o are faţă de noi şi care se
manifestă pe deplin în Isus Cristos.

Întâlnirea cu Dumnezeu iubire care
cheamă în cauză nu numai inima, ci
şi intelectul: "Recunoaşterea lui
Dumnezeu cel viu este o cale spre



iubire, şi "da"-ul voinţei noastre în
faţa voinţei sale uneşte inteligenţa,
voinţa şi sentimentul în actul
totalizator al iubirii.

Iubirea nu este niciodată
«terminată»

Dar acest proces rămâne încontinuu
în mişcare; iubirea nu este niciodată
«terminată», nici completă" (ibid.,
17). De aici derivă pentru toţi
creştinii şi, îndeosebi, pentru
"operatorii carităţii", necesitatea
credinţei, a acelei "întâlniri cu
Dumnezeu în Cristos, care provoacă
în ei iubirea şi care le deschide
spiritul în faţa altuia, astfel încât
iubirea lor faţă de aproapele să nu
fie impusă, ca să spunem aşa, din
afară, ci o consecinţă care derivă din
credinţa lor care devine eficace în
iubire" (ibid., 31a).

Creştinul este o persoană cucerită de
iubirea lui Cristos şi de aceea, mişcat
de această iubire - "caritas Christi



urget nos" (2 Cor 5,14) , este deschis
în mod profund şi concret la iubirea
faţă de aproapele (cf. ibid., 33).
Această atitudine se naşte înainte de
toate din conştiinţa că suntem iubiţi,
iertaţi, ba chiar slujiţi de Domnul,
care se apleacă pentru a spăla
picioarele apostolilor şi se oferă pe
sine însuşi pe cruce pentru a atrage
omenirea în iubirea lui Dumnezeu.

"Credinţa ni-l arată pe Dumnezeul
care l-a dat pe Fiul său pentru noi şi
trezeşte astfel în noi certitudinea
victorioasă că acest fapt e adevărat:
Dumnezeu este iubire!... Credinţa
care devine conştientă de iubirea lui
Dumnezeu ce se revelează în inima
străpunsă a lui Isus pe cruce trezeşte
la rândul său iubirea. Ea este lumina
- în realitate singura - care luminează
mereu din nou o lume aflată în
întuneric şi care ne dă curajul de a
trăi şi de a acţiona" (ibid., 39). Toate
acestea ne fac să înţelegem că
principala atitudine distinctivă a



creştinilor este tocmai "iubirea
bazată pe credinţă şi plăsmuită de
ea" (ibid., 7).

Caritatea ca viaţă în credinţă

Toată viaţa creştină este un răspuns
la iubirea lui Dumnezeu. Primul
răspuns este întocmai credinţa ca
primire plină de uimire şi
recunoştinţă a unei nemaiauzite
iniţiative divine care ne precedă şi ne
solicită. Şi "da"-ul credinţei
marchează începutul unei luminoase
istorii de prietenie cu Domnul, care
umple şi dă sens deplin întregii
noastre existenţe.

Însă Dumnezeu nu se mulţumeşte ca
noi să primim iubirea sa gratuită. El
nu se limitează să ne iubească, ci
vrea să ne atragă la sine, să ne
transforme în mod aşa de profund
încât să ne facă să spunem cu sfântul
Paul: nu mai trăiesc eu, ci Cristos
trăieşte în mine (cf. Gal 2,20).



Când lăsăm spaţiu iubirii lui
Dumnezeu, suntem făcuţi asemenea
cu el, părtaşi de însăşi caritatea sa. A
ne deschide la iubirea lui înseamnă a
lăsa ca el să trăiască în noi şi să ne
facă să iubim cu el, în el şi ca el;
numai atunci credinţa noastră
devine cu adevărat "activă prin
iubire" (Gal 5,6) şi el îşi stabileşte
locuinţa în noi (cf. 1 In 4,12).

Credinţa înseamnă a cunoaşte
adevărul şi a adera la el (cf. 1 Tim
2,4); caritatea înseamnă "a umbla" în
adevăr (cf. Ef 4,15). Cu credinţa se
intră în prietenia cu Domnul; cu
caritatea se trăieşte şi se cultivă
această prietenie (cf. In 15,14 ş.u.).
Credinţa ne face să primim porunca
Domnului şi Învăţătorului; caritatea
ne dăruieşte fericirea de a o pune în
practică (cf. In 13,13-17).

În credinţă suntem născuţi ca fii ai
lui Dumnezeu (cf. In 1,12 ş.u.);
caritatea ne face să perseverăm



concret în filiaţia divină aducând
rodul Duhului Sfânt (cf. Gal 5,22).
Credinţa ne face să recunoaştem
darurile pe care Dumnezeul bun şi
generos ni le încredinţează; caritatea
le face să rodească (cf. Mt 25,14-30).

Împletirea indisolubilă între
credinţă şi caritate

În lumina celor spuse, rezultă clar că
nu putem să separăm niciodată sau,
chiar, să opunem credinţa şi
caritatea. Aceste două virtuţi
teologale sunt intim unite şi este
greşit a vedea între ele un contrast
sau o "dialectică".

De fapt, pe de o parte este limitantă
atitudinea celui care pune în mod
aşa de puternic accentul pe
prioritatea şi caracterul decisiv al
credinţei încât să subevalueze şi
aproape să dispreţuiască faptele
concrete ale carităţii şi s-o reducă pe
aceasta la un umanitarism generic.
Însă, pe de altă parte, este la fel de



limitant a susţine o exagerată
supremaţie a carităţii şi a activităţii
sale, crezând că faptele înlocuiesc
credinţa. Pentru o viaţă spirituală
sănătoasă este necesar să fugim atât
de fideism cât şi de activismul
moralist.

Existenţa creştină constă într-o
continuă urcare pe muntele întâlnirii
cu Dumnezeu pentru a coborî apoi
din nou, aducând iubirea şi forţa
care derivă din ea, în aşa fel încât să-
i slujim pe fraţii şi surorile noastre cu
însăşi iubirea lui Dumnezeu.

În Sfânta Scriptură vedem cum zelul
apostolilor pentru vestirea
evangheliei care trezeşte credinţa
este strâns legat de grija caritabilă cu
privire la slujirea faţă de cei săraci
(cf. Fap 6,1-4). Contemplaţia şi
acţiunea, simbolizate într-un fel de
figurile evanghelice ale surorilor
Maria şi Marta, în Biserică trebuie să



coexiste şi să se integreze (cf. Lc
10,38-42).

Prioritatea numărul 1

Prioritatea revine mereu raportului
cu Dumnezeu şi adevărata
împărtăşire evanghelică trebuie să se
înrădăcineze în credinţă. De fapt,
uneori se tinde să se circumscrie
termenul "caritate" la solidaritate sau
la simplul ajutor umanitar.

În schimb este important să ne
amintim că operă maximă de caritate
este tocmai evanghelizarea, adică
"slujirea cuvântului". Nu există
acţiune mai benefică, deci caritabilă,
faţă de aproapele decât a frânge
pâinea cuvântului lui Dumnezeu, a-l
face părtaş de vestea cea bună a
evangheliei, a-l introduce în raportul
cu Dumnezeu: evanghelizarea este
cea mai înaltă şi integrală promovare
a persoanei umane.



Aşa cum scrie slujitorul lui
Dumnezeu papa Paul al VI-lea în
enciclica Populorum progressio,
vestirea lui Cristos este primul şi
principalul factor de dezvoltare (cf.
nr. 16). Adevărul originar al iubirii
lui Dumnezeu faţă de noi, trăit şi
vestit, deschide existenţa noastră să
primească această iubire şi face
posibilă dezvoltarea integrală a
omenirii şi a fiecărui om (cf. Caritas
in veritate, 8).

În substanţă, totul porneşte de la
iubire şi tinde la iubire. Iubirea
gratuită a lui Dumnezeu este făcută
cunoscută prin vestirea evangheliei.
Dacă o primim cu credinţă, primim
acel prim şi indispensabil contact cu
divinul capabil să ne facă "să ne
îndrăgostim de iubire", pentru a
locui şi a creşte după aceea în
această iubire şi a o comunica altora
cu bucurie.



Referitor la raportul dintre credinţă
şi faptele de caritate, o expresie din
Scrisoarea către Efeseni a sfântului
Paul rezumă probabil în cel mai bun
mod corelaţia lor: "Căci prin har aţi
fost mântuiţi datorită credinţei şi
aceasta nu e de la voi, ci este darul
lui Dumnezeu, nu prin fapte, ca să nu
se laude nimeni. Dar noi suntem
opera lui, creaţi în Cristos Isus în
vederea faptelor bune pe care le-a
pregătit Dumnezeu de mai înainte ca
să trăim în ele" (2,8-10).

Se percepe aici că toată iniţiativa
mântuitoare vine de la Dumnezeu,
de la harul său, de la iertarea sa
primită în credinţă; dar această
iniţiativă, departe de a limita
libertatea şi responsabilitatea
noastră, mai degrabă le face
autentice şi le orientează spre faptele
carităţii.

Acestea nu sunt îndeosebi rod al
efortului uman, din care să se scoată



laudă, ci se nasc din credinţa însăşi,
izvorăsc din harul pe care Dumnezeu
îl oferă din belşug. O credinţă fără
fapte este ca un pom fără roade:
aceste două virtuţi se implică
reciproc.

Postul Mare ne invită tocmai, cu
indicaţiile tradiţionale pentru viaţa
creştină, să alimentăm credinţa
printr-o ascultare mai atentă şi
prelungită a cuvântului lui
Dumnezeu şi prin participarea la
sacramente şi, în acelaşi timp, să
creştem în caritate, în iubirea faţă de
Dumnezeu şi faţă de aproapele, şi
prin indicaţiile concrete ale postului,
pocăinţei şi pomenii.

Prioritatea credinţei, primatul
carităţii

Ca orice dar al lui Dumnezeu,
credinţa şi caritatea conduc din nou
la acţiunea unicului şi aceluiaşi Duh
Sfânt (cf. 1 Cor 13), acel Duh care
strigă în noi "Abba! Tată!" (Gal 4,6) şi



care ne face să spunem: "Isus este
Domnul!" (1 Cor 12,3) şi
"Maranatha!" (1 Cor 16,22; Ap 22,20).

Credinţa, dar şi răspuns, ne face să
cunoaştem adevărul lui Cristos ca
iubire întrupată şi răstignită,
adeziune deplină şi perfectă la voinţa
Tatălui şi milostivire divină infinită
faţă de aproapele; credinţa
înrădăcinează în inimă şi în minte
convingerea fermă că tocmai această
iubire este unica realitate victorioasă
asupra răului şi asupra morţii.
Credinţa ne invită să privim la viitor
cu virtutea speranţei, aşteptând
încrezători ca victoria iubirii lui
Cristos să ajungă la plinătatea sa.

La rândul ei, caritatea ne face să
intrăm în iubirea lui Dumnezeu
manifestată în Cristos, ne face să
aderăm în mod personal şi
existenţial la dăruirea totală şi fără
rezerve a lui Isus Tatălui şi fraţilor.
Revărsând în noi caritatea, Duhul



Sfânt ne face părtaşi de dăruirea
proprie a lui Isus: filială faţă de
Dumnezeu şi fraternă faţă de orice
om (cf. Rom 5,5).

Raportul care există între aceste
două virtuţi este analog cu acela
dintre două sacramente
fundamentale ale Bisericii: Botezul şi
Euharistia. Botezul (sacramentum
fidei) precedă Euharistia
(sacramentum caritatis), dar este
orientat spre ea, care constituie
plinătatea drumului creştin.

În mod analog, credinţa precedă
caritatea, dar se revelează genuină
numai dacă este încoronată de ea.
Totul porneşte de la umila primire a
credinţei ("faptul de a ne şti iubiţi de
Dumnezeu"), dar trebuie să ajungă la
adevărul carităţii ("faptul de a şti să-l
iubim pe Dumnezeu şi pe
aproapele"), care rămâne pentru
totdeauna, ca împlinire a tuturor
virtuţilor (cf. 1 Cor 13,13).



Preaiubiţi fraţi şi surori, în acest timp
al Postului Mare, în care ne pregătim
să celebrăm evenimentul crucii şi al
Învierii, în care Iubirea lui
Dumnezeu a răscumpărat lumea şi a
luminat istoria, vă doresc vouă,
tuturor, să trăiţi acest timp preţios
reînsufleţind credinţa în Isus Cristos
pentru a intra în însuşi circuitul său
de iubire faţă de Tatăl şi faţă de orice
frate şi soră pe care-i întâlnim în
viaţa noastră. Pentru aceasta înalţ
rugăciunea mea către Dumnezeu, în
timp ce invoc asupra fiecăruia şi
asupra fiecărei comunităţi
binecuvântarea Domnului!

Vatican, 15 octombrie 2012

Traducere de pr. Mihai Pătraşcu
(www.ercis.ro)

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/a-trai-

https://opusdei.org/ro-ro/article/a-trai-postul-mare-in-anul-credintei/


postul-mare-in-anul-credintei/
(18.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/a-trai-postul-mare-in-anul-credintei/

	A trăi Postul Mare în Anul Credinţei

