
opusdei.org

A te încrede în
Dumnezeu

Lupta pentru sfințenia proprie
înseamnă, concret, „a-L lăsa pe
Duhul Sfânt să lucreze în
sufletele noastre, a coopera cu
el, dar fără a încerca să Îi luăm
locul.” Un articol despre viața
creștină.

17.07.2015

Sfântul Luca ne povestește despre o
zi în care Domnul predica pe țărmul
Mării Galileii, în care atât de mulți
oameni voiau să Îl asculte, încât a
trebuit să ceară ajutor. Acolo, câțiva



pescari își spălau năvoadele pe mal.
Își terminaseră mare parte din lucru
și se pregăteau să plece, cu siguranță
cu gândul de a ajunge acasă cât mai
repede ca să se odihnească. Isus s-a
urcat într-una dintre bărci, cea a lui
Simeon, și de acolo a continuat să
vorbească mulțimii.

Evanghelistul nu ne spune despre ce
anume vorbea atunci Isus. Aici, vrea
să ne atragă atenția asupra altor
aspecte cu tâlc pentru viața creștină.

Luptă și încredere

Poate că Petru și însoțitorii săi au
crezut că Isus, după ce va termina de
vorbit, se va reîntoarce la țărm și va
pleca pe drumul său. În schimb, El s-
a întors spre ei și le-a cerut să își reia
lucrul pe care erau gata să îl
oprească pentru acea zi. S-au mirat,
dar Simeon a avut acea măreție în
suflet de care avea nevoie pentru a
trece peste oboseală și a răspunde: 
Stăpâne, toată noaptea ne-am trudit,



dar n-am prins nimic. Totuși, la
cuvântul Tău, voi arunca năvoadele.
[1]

Munciseră toată noaptea – și fără
rezultat. Știau bine ce trebuiau să
facă, deoarece asta le era meseria și o
făceau de mult timp. Dar toate
acestea nu au fost suficiente pentru a
le garanta reuşita și se întorseseră
obosiți și năvoadele goale. Cu
ușurință ne putem imagina
descurajarea lor. Alții, copleșiți de un
sentiment de zădărnicie, s-ar fi putut
gândi chiar să renunțe la meseria
respectivă.

Știm cum se termină povestea – cu
năvoade pline de pește. Dacă vrem să
căutăm diferența dintre succesul de
atunci și eșecul din noaptea de
dinainte, răspunsul este clar:
prezența lui Isus. Toate celelalte
circumstanțe ale celei de-a doua
încercări păreau mai puțin
favorabile decât primei. Năvoadele



necurățate complet, ora nepotrivită
din zi, extenuarea fizică și mentală a
pescarilor...

Domnul folosește toate acestea
pentru a le da – totodată și nouă – o
foarte importantă lecție spirituală:
nu putem realiza nimic fără Cristos.
Fără El, încercările noastre vor aduce
numai extenuare, tensiune,
descurajare și dorința de a renunța;
fără Cristos vom încerca să ne
păcălim pe noi înșine, dând vina pe
împrejurări pentru lipsa noastră de
rezultate; fără Cristos, vom fi
copleșiți de un sentiment de
zădărnicie. Însă, cu El, răsplata este
uriașă.

Sanctificarea nu constă în
respectarea unui set de reguli. Viața
lui Cristos este în noi. Prin urmare,
mai degrabă decât a „face ceva,”, mai
bine „lăsăm ceva să fie făcut,” mai
bine permitem să fim călăuziți – și să
răspundem cu toate puterile. „Tu,



creștin și, în calitate de creștin, un
copil al lui Dumnezeu, trebuie să
simți o imensă responsabilitate de a
te ridica la nivelul darurilor primite
de la Domnul, arătând o fermitate
vigilentă și plină de iubire, astfel
încât nimic și nimeni să nu
estompeze trăsăturile distinctive ale
iubirii pe care El le-a imprimat pe
sufletul tău.” [2]

Când ne străduim să devenim sfinți,
firul voinței noastre Îl întâlnește pe
cel al voinței lui Dumnezeu și se
împletesc, formând o singură
țesătură, o singură pânză – care este
viața noastră. Această țesătură
trebuie să devină din ce în ce mai
desăvârșită, până în momentul în
care voința noastră se identifică cu
cea a lui Dumnezeu, și devenim
incapabili de a le distinge în parte,
deoarece ambele caută același lucru.

Aflat aproape de sfârșitul vieții sale
pe pământ, Isus I-a spus Sfântului



Petru: adevărat, adevărat îți spun că,
atunci când erai mai tânăr, tu însuți
te încingeai și te duceai unde voiai;
însă când vei îmbătrâni, îți vei întinde
mâinile și altcineva te va încinge și te
va duce unde nu vei voi. [3] Înainte, te
bazai pe tine însuți, pe propria-ți
voință, pe propria-ți putere; credeai
că sunt mai sigure cuvintele tale
decât ale mele. [4] Iar acum vezi
rezultatele. De acum înainte, vei
depinde de mine și vei vrea ce vreau
eu... și totul va fi mult mai bine.

Viața interioară este o lucrare a
harului care are nevoie de
cooperarea noastră. Duhul Sfânt Își
suflă vântul în pânzele corabiei
noastre. Răspunzând, avem, ca să
spunem așa, două vâsle: propriul
efort și încrederea în Dumnezeu -
certitudinea că nu ne va părăsi
niciodată. Ambele vâsle ne sunt
necesare și trebuie să ne folosim de
ambele brațe dacă vrem ca viața
noastră interioară să progreseze.



Dacă oricare dintre ele lipsește,
barca va merge în cerc și va fi foarte
greu de controlat. Iar sufletul va, ca
să spunem așa, „șchiopăta”; nu va
reuși să progreseze, va deveni
extenuat și se va prăbuși atât de
ușor.

Dacă lipsește hotărârea reală de a
lupta, pietatea devine sentimentală,
iar virtuțile puține. Sufletul pare să
se umple cu intenții bune, dar se
dovedesc ineficiente în momentul
punerii în practică. Dacă, pe de altă
parte, totul este încredințat unei
voințe puternice, unei determinări
de a lupta fără sprijinul Domnului,
roadele sunt secetă, tensiune,
extenuare, dezgust pentru o bătălie
care nu reușește să atragă nici măcar
un pește în năvoadele vieții
interioare și apostolatului. Sufletul se
găsește, asemenea lui Petru și
tovarășilor săi, într-o noapte fără
roade.



Dacă observăm că ni se întâmplă
ceva asemănător, dacă uneori cădem
în într-o stare de descurajare
deoarece depindem prea mult de
propriile cunoștințe, de propria
experiență și voință... și prea puțin
de Isus, să îi cerem Domnului să urce
în barca noastră. Avem o nevoie
enormă de prezența Sa, mult mai
mult decât de rezultate ale propriilor
eforturi. Conștientizăm că Domnul
nu le-a promis roade bogate, iar
Simeon nu s-a așteptat să le
primească. Dar a știut că merită să
lucreze pentru Dumnezeu: in verbo
autem tuo laxabo retia, [5] la
cuvântul tău voi arunca plasele.

Abandon

Să ne întoarcem câțiva pași și să ne
îndreptăm atenția asupra cererii lui
Isus. Înaintează în larg șiaruncați-vă
năvoadele pentru pescuit. [6] Duc in
altum. Duceți-vă barca în ape adânci.
Pentru a începe să trăim cu adevărat



viața interioară, trebuie să renunțăm
la a sta pe teren ferm, aflat complet
sub controlul nostru; trebuie să
mergem acolo unde ușor ar putea fi
valuri, unde barca se va clătina și
sufletul va realiza că nu poate
controla totul, unde ne-am putea
îneca dacă alunecăm în apă.

Nu ar fi mai sigur pe țărm, sau acolo
unde apa ne ajunge doar până la
genunchi, sau mijloc, sau poate cel
mult până la umeri? Poate am fi mai
în siguranță acolo. Însă niciun pește
care merită să fie prins nu se găsește
pe țărm. Dacă vrem să ne aruncăm
năvoadele pentru pescuit, trebuie să
ducem barca în ape adânci și să
trecem peste teama de a pierde din
ochi linia țărmului.

Cât de des și-a certat Isus apostolii
pentru frica lor! De ce sunteți atât de
fricoși, puțin credincioșilor? [7] Nu
merităm, și noi, același reproș? „De
ce nu ai credință? De ce vrei să



controlezi totul? De ce este atât de
greu să mergi atunci când soarele nu
strălucește în toată splendoarea sa?”

Instinctiv, sufletul încearcă să
descopere puncte de referință,
semnale care să îi confirme că este
pe drumul cel bun. Domnul nostru ni
le oferă des, dar nu vom crește în
viața interioară dacă devenim
obsedați de nevoia de a ne măsura
progresele făcute.

Poate că avem deja experiența că, în
momente de neliniște, atunci când
nu suntem siguri de planurile
noastre și devenim copleșiți de
dorința de a căuta, cu orice preț, un
răspuns, ajungem să atribuim unui
eveniment minor o importanță pe
care nu o are în mod real – un
zâmbet sau o privire serioasă, un
cuvânt de laudă sau de dojană, o
circumstanță favorabilă sau un
obstacol pot lumina sau întuneca



lucruri cu care nu au nicio relație
obiectivă.

Creșterea în viața interioară nu
depinde de a fi sigur de voința lui
Dumnezeu. O dorință exagerată
pentru certitudine este punctul în
care voluntarismul se unește cu
sentimentalismul. Câteodată,
Dumnezeu permite o lipsă de
certitudine care, dacă este bine
concentrată, ne ajută să creștem în
corectitudinea intențiilor. Ceea ce
este important este abandonul în
mâinile Sale, pentru că pacea este
atinsă având încredere în El.

Scopul luptei noastre nu este să
obținem sentimente plăcute. De
multe ori le avem; de multe ori nu. O
scurtă examinare ne poate ajuta să
descoperim că le căutăm poate mai
des decât credem, dacă nu pentru
noi, atunci ca un semn că lupta
noastră dă roade.



Găsim asta, de exemplu, în
descurajarea pe care o simțim
confruntându-ne cu o tentație care
persistă, deși nu i-am cedat; în
supărarea apărută când ceva se
dovedește dificil și ne așteptam să fie
ușor; în nemulțumirea apărută când
dedicarea nu ne aduce sentimentele
calde pe care le-am dori...

Trebuie să ne luptăm cu ceea ce ne
putem lupta, fără a ne îngrijora
privind lucrurile care nu ne sunt sub
control. Propriile sentimente nu ni se
supun în totalitate voinței și nu
putem încerca să le aducem acolo.

Trebuie să învățăm să ne
abandonăm, lăsând rezultatele luptei
noastre în mâinile Domnului, pentru
că doar abandonul, deci încrederea
în Dumnezeu, poate să învingă
teama. Dacă vrem să devenim
pescari de succes, trebuie să ne
ducem barca in altum, acolo unde nu
putem atinge fundul mării. Trebuie



să ne depășim dorința de a căuta
puncte de referință, de a fi siguri că
mergem înainte. Dar, pentru a atinge
aceasta, trebuie să ne bazăm pe
pocăință.

Un nou început

Simeon și tovarășii săi i-au urmat
sfatul Domnului și au făcut așa și au
prins atât de mulți pești, încât
năvoadele începuseră să li se rupă. [8]
Cei care au venit să îi ajute au
beneficiat și ei de îndrăzneala
acestora, iar cele două bărci aproape
se scufundau de pline ce erau.
Această imensă captură l-a făcut pe
Petru să realizeze apropierea lui
Dumnezeu și să se simtă nedemn de
o asemenea familiaritate: Doamne,
pleacă de la mine, pentru că sunt un
om păcătos. [9] Cu toate acestea, doar
câteva momente mai târziu, au lăsat
totul și L-au urmat. [10] Și I-au rămas
credincioși până la moarte.



Petru l-a descoperit pe Dumnezeu în
acea extraordinară captură de pește.
Ar fi reacționat oare la fel dacă
munca sa din noaptea trecută ar fi
mers bine? Poate că nu. Poate că ar fi
recunoscut ajutorul lui Cristos într-o
captură deosebit de mare, dar nu ar
fi realizat cât de aproape era
Dumnezeu și că Îi datora totul.
Pentru ca miracolul să atingă sufletul
lui Simeon, a fost bine că, în ciuda
efortului său adevărat, lucrurile au
decurs atât de prost cu o noapte
înainte.

Domnul ne folosește defectele pentru
a ne atrage spre El, cu condiția să
facem un efort sincer să le învingem.
Prin urmare, în luptă, trebuie să ne
iubim așa cum suntem – cu tot cu
defectele noastre. Când s-a făcut om,
Cuvântul și-a asumat limitările care
fac parte din condiția umană, cele
împotriva cărora noi înșine ne
revoltăm câteodată. Pe calea
identificării cu Cristos, acceptarea



propriilor limitări este o piatră de
hotar.

Cât de des chiar conștientizarea
calmă a propriei nevrednicii ne face
să îl descoperim pe Cristos alături de
noi, deoarece vedem cu claritate că
peștele pe care îl găsim în năvod nu
este acolo datorită propriei dibăcii, ci
datorită Domnului. Iar experiența ne
umple de bucurie și ne convinge încă
o dată că remușcarea este ceea ce
face să avansăm în viața interioară.

Apoi, asemenea lui Petru, ne
aruncăm la picioarele lui Isus, și
lăsăm totul în urmă – inclusiv uriașa
captură – pentru a-L urma, deoarece
numai El este ceea ce contează
pentru noi.

Remușcarea adevărată marchează
drumul bucuriei. „Viața ta interioară
trebuie să fie exact asta: să înceapă...
și să înceapă din nou.” [11] Ce
imensă bucurie simte sufletul nostru
atunci când descoperim cu adevărat



înțelesul acestor cuvinte! Să nu
obosim niciodată să începem din
nou: acesta este secretul reușitei și
păcii. Cei care au luat această decizie
permit Duhului Sfânt să lucreze în
sufletele lor, cooperând cu El, dar
neîncercând să Îi ia locul. Ei se luptă
cu toate puterile și cu o încredere
deplină în Dumnezeu.

J. Dieguez

----

[1] Luca 5:5.

[2] Sf. Josemaría Escrivá, Forja, nr.
416.

[3] Ioan 21:18.

[4] Cf. Matei 26: 34-35.

[5] Luca 5:5.

[6] Luca 5:4.

[7] Matei 8:26. Cf. Matei 14:31.

https://www.ro.josemariaescriva.info
https://ro.escrivaworks.org/book/forja.htm


[8] Luca 5:6.

[9] Luca 5:8.

[10] Luca 5:11.

[11] Sf. Josemaría Escrivá, Drum, nr.
292.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/a-te-
increde-in-dumnezeu/ (09.01.2026)

https://www.ro.josemariaescriva.info
https://ro.escrivaworks.org/book/caminobg.htm
https://opusdei.org/ro-ro/article/a-te-increde-in-dumnezeu/
https://opusdei.org/ro-ro/article/a-te-increde-in-dumnezeu/

	A te încrede în Dumnezeu

