
opusdei.org

„A lărgi inima”:
conferință video a
Prelatului

La 29 septembrie 2022, mons.
Fernando Ocáriz a participat la
ziua #BeToCare, cu câteva
considerații despre acțiunea
socială creștină în lumina
mesajului Sfântului Josemaría.
Evenimentul a avut loc la Roma
și a reunit 200 de antreprenori
sociali din 30 de țări.

08.01.2024



Rectorul: Mulțumesc și bine ați
venit, părinte. Vă dau cuvântul. Sper,
de asemenea, că în aceste zile sunt –
știu că au început ieri și că au avut
loc niște întâlniri minunate -; sper ca
toate sesiunile de astăzi până la
sfârșit să fie un mare succes și foarte
fructuoase pentru toată lumea.

Părintele: Ei bine; primul lucru, îmi
face o mare bucurie să mă aflu aici
cu voi toți și cu toate, mai ales dacă
mă gândesc că, din ceea ce se va trata
în această scurtă sesiune, sper să nu
vorbesc prea mult, pentru ca voi să
puteți interveni și să puneți
întrebările pe care le doriți; titlul
este: „Câteva considerații despre
acțiunea socială a creștinului în
lumina mesajului Sfântului
Josemaría”.

Acesta este, în mod clar, un subiect
foarte vast și primul lucru care îmi
vine în minte este că aici sunteți
oameni care, într-un fel sau altul, în



moduri foarte diferite, în țări
diferite, cu activități foarte variate,
vă dedicați, într-un fel, unui lucru
foarte comun și pentru toată lumea,
și anume grija față de oameni, grija
față de demnitatea oamenilor, în
special a celor mai nevoiași. De
aceea, primul lucru este să vă felicit
pentru munca pe care o depuneți și,
de asemenea, să vă încurajez, în
măsura în care aveți nevoie, pentru
că uneori munca este grea, munca
ocupă timp care uneori este puțin și
cu toții avem nevoie de cineva care
să ne încurajeze din când în când să
continuăm.

Ei bine, panorama pe care o aveți în
fața voastră, pe care o avem cu toții,
într-un fel sau altul, și în mod special
voi, bărbați și femei, este o vastă
panoramă a nevoilor care există în
lume, a mizeriei, a durerii; a unei
mizerii care nu este doar materială,
ci este de multe ori alcătuită din
ignoranță, de multe ori chiar din



forme vechi și moderne de sclavie
pentru mulți oameni, de multă
disperare, de mult război, și nu doar
războiul cel mai prezent în opinia
publică astăzi, care este foarte trist,
desigur, între Rusia și Ucraina, dar și
în multe alte zone ale lumii unde nu
există pace; toate acestea nu ne pot
lăsa indiferenți, pentru că aceste
evenimente fac parte din realitatea
noastră.

Mai ales cu o viziune creștină, așa
cum dorim să o avem, în toată viața
noastră și în activitățile voastre,
nimic nu ne poate fi indiferent.
Dintr-un motiv simplu: pentru că
totul îl interesează pe Isus Cristos;
dacă, prin urmare, vrem să avem,
așa cum vrem să avem, o viziune
creștină în activitatea noastră, atunci
totul trebuie să ne intereseze. Dar, în
același timp, nu putem uita că există
multe lucruri pozitive în lume. Nu
putem admite o viziune exclusiv
negativă sau pesimistă.



Îmi amintesc, destul de des, câteva
cuvinte pe care părintele Javier
Echevarría, predecesorul meu,
obișnuia să le repete, făcându-se
ecoul Părintelui nostru, Sfântul
Josemaría, când spunea: Câți oameni
buni sunt în lume! O spunea cu o
convingere care, de altfel, este un
adevăr: Câți oameni buni există în
lume! Și obișnuia să adauge: „care ne
așteaptă”. De asemenea, el așteaptă
toate inițiativele voastre, toate
activitățile voastre.

De aceea, trăind suferința, mizeria,
nevoile cu care trebuie să te
confrunți cu munca ta, cu dăruirea
ta, nu putem și nici nu putem să
admitem o perspectivă negativă sau
pesimistă; în schimb, trebuie să fim
realiști, să privim lucrurile așa cum
sunt, dar știind întotdeauna că există
și mulți oameni buni și multe valori
pozitive în această lume.



Și, mai presus de toate, gândiți-vă și
la faptul că toate activitățile voastre,
privite din perspectiva lumii, pot
părea adesea nesemnificative și
uneori acest lucru vă poate
descuraja. Ați putea spune: „Noi ne
străduim să realizăm o serie de
lucruri și privim lumea așa cum
merge... Ce se întâmplă? Ce influență
avem cu adevărat în această lume?”.
Și acesta poate fi, într-adevăr, un
motiv de pesimism.

Totuși, nu trebuie să admitem acest
lucru pentru că, în afară de faptul că
„nimic nu se pierde”, – iată o altă
expresie pe care părintele Javier o
repeta mult, „nimic nu se pierde”, și
pe care părintele nostru, Sfântul
Josemaría, o spunea și el, „nimic nu
se pierde” din ceea ce facem -,
trebuie să ne gândim la valoarea
fiecărei persoane. Chiar și o singură
persoană merită tot efortul pe care îl
facem.



Se poate spune, și într-un fel este
adevărat, că în umanitate, în mod
surprinzător, individul valorează
mai mult decât întregul. Individul
valorează mai mult decât specia. În
ce sens? Are un sens autentic, în
sensul că nu poți elimina un individ
de dragul întregului.

Acel întreg care are valoarea fiecărei
persoane. Valoarea persoanei.
Așadar, ce activitate a ta ar putea
servi pentru a aduce o persoană mai
departe, pentru a o face să
progreseze și, în cele din urmă, cu
inspirație creștină, pentru a o
apropia de Dumnezeu și, de
asemenea, pentru a o scoate, din
punct de vedere uman, dintr-o
situație proastă; numai pentru asta
ar merita tot efortul pe care ar trebui
să-l faci pentru o persoană. De
asemenea, ați ajuta mulți alți
oameni, și nu doar o singură
persoană.



Trebuie să se țină cont de valoarea
fiecărei persoane în parte. Cu
siguranță, valoarea pe care o au
operele colective este mare, din mai
multe motive, pentru că ele afectează
mulți oameni și, de asemenea, pentru
că mențin vie sensibilitatea socială
creștină și, de asemenea, pentru că
sunt un ajutor și servesc drept
exemplu care îi împinge pe mulți alți
oameni să se miște, să se preocupe de
ceilalți; de asemenea, este cert că
orice operă colectivă, orice acțiune
socială are valoare peste tot în lume,
într-un fel sau altul, pentru că toate
activitățile care se desfășoară ajung
să aducă beneficii oamenilor.

Cu toate acestea, nu există nicio
îndoială că activitățile dvs. au un
impact deosebit de direct asupra
dimensiunii sociale, adică asupra
ridicării nivelului oamenilor, a
nivelului societății în sine. Toate
acestea le faceți mai presus de toate
cu un spirit de serviciu. Un spirit de



slujire care ne conduce în mod direct
să observăm perspectiva
dumneavoastră creștină.

La urma urmei, toate meseriile
umane și oneste au o dimensiune de
implicare. Dar nu există nicio
îndoială că activitățile
dumneavoastră au o dimensiune de
implicare imediată, directă.

Parabola bunului samaritean îmi
vine în minte. Bunul Samaritean are
o activitate imediată, foarte directă
de servire, de ajutorare, de îngrijire;
dar mai există un alt personaj, care
este proprietarul hanului, care pare
să nu facă nimic, dar face și el ceva
foarte important. O slujbă, chiar dacă
este directă, nu are o dimensiune
socială imediată, toată lumea o face,
dar, într-adevăr, activitatea
dumneavoastră seamănă mai mult
cu cea a bunului samaritean decât cu
cea a hangiului, vizează mai direct



rezolvarea problemelor oamenilor
într-un mod imediat.

Acum, de unde vine inspirația
creștină? Bineînțeles că vine de la
Isus Cristos. Și acolo trebuie să
privim, acolo trebuie să ne străduim
să ne oglindim: în Isus Cristos.

Pentru că nu este doar o solidaritate
umană, noi nu vrem, voi nu vreți,
deși are, fără îndoială, o valoare
pozitivă, ceea ce este uman, natural,
doar solidaritatea umană. Sau chiar
acea grijă naturală, spontană, pentru
oameni, unii pentru alții.

Pe de altă parte, însă, creștinismul ne
oferă o dimensiune mult mai înaltă
decât caritatea în sens strict:
caritatea ca iubire, ca iubire pentru
ceilalți. Nu este o simplă chestiune de
realizări; lucrurile sunt realizate ca
rod, consecință a ceva foarte adânc
în interior, a iubirii pentru oameni.
Trebuie să iubim, trebuie să iubim
oamenii, și de aceea caritatea



schimbă modul în care privim lumea
și oamenii. Acum îmi amintesc brusc
de câteva cuvinte ale sfântului
Josemaría, pe care mulți și multe
dintre voi le-ați meditat cu siguranță
de câteva ori, când, întorcându-se în
rugăciunea sa către Domnul, a spus:
„Fie ca eu să văd cu ochii tăi, Cristos
al meu, Isus al sufletului meu”. De
asemenea, a spus acest lucru în
anumite momente, după cum mulți
dintre voi vă amintiți, când părintele
nostru nu vedea bine, în ultimii săi
ani, iar acest lucru i-a servit drept
motiv pentru a-l transmite, pentru a-l
transfera în ordinea supranaturală,
și anume: „să văd cu ochii tăi„, să văd
cu ochii lui Cristos. Noi trebuie să
vedem oamenii, să vedem oamenii,
cu ochii lui Cristos. Cum vom reuși?
Vom reuși doar și exclusiv pe baze
umane, cu o bună preocupare
umană, dar mai ales vom reuși
unindu-ne cu Isus Cristos.



Cum vom fi capabili să privim
oamenii cu ochii lui Cristos, să ne
îngrijim cu adevărat de ei, cu
afecțiune, cu interes, cu dăruire?
Doar în măsura în care ne
identificăm cu El, vom putea privi cu
ochii Lui. Doar în măsura în care ne
identificăm cu El. Dar, cum ne
identificăm cu Isus Cristos? Mai ales
prin sacramente și prin rugăciune;
mai ales prin Euharistie, unde ceea
ce se întâmplă de fapt este că nu ne
hrănim cu Cristos, ci ne identificăm
cu El. El ne asimilează cu El însuși.
Această capacitate de a privi cu ochii
lui Cristos ne permite să privim cu
afecțiune, cu dăruire, cu sacrificiu
atunci când este necesar, la oameni;
trebuie să-ți dedici timpul cu o
dăruire care este profesională, nu cu
o dăruire, să spunem, ocazională, din
când în când. Trebuie să cauți acolo
forța și tot elanul acestei viziuni
creștine, care ne vine în mod special,
foarte concret, prin învățăturile
sfântului Josemaría, și care ne ajută



într-un lucru foarte central al
învățăturii sale, și anume în a ști cum
să transformăm viața de zi cu zi într-
o relație cu Dumnezeu, în a
transforma ceea ce este obișnuit într-
o întâlnire cu Dumnezeu și, în
consecință, într-o slujire a celorlalți.

Cu alte cuvinte, în măsura în care
suntem capabili, prin harul Său, cu
ajutorul Său, cu ajutorul Euharistiei,
cu ajutorul rugăciunii, în măsura în
care suntem capabili să-i privim pe
ceilalți văzându-l pe Isus Cristos în ei,
identificându-ne cu voința Sa, în
acest sens, vom fi mai capabili să
depășim oboseala, să depășim o
eventuală descurajare și vom fi
capabili să depășim și o eventuală
„închidere” în mica noastră
dimensiune, pentru că este clar că,
pentru multe dintre lucrurile pe care
le facem, va fi întotdeauna vorba de
inițiative limitate. De asemenea,
riscăm să credem că ne preocupă
doar lucrurile noastre, renunțând la



o concepție mai universală, pe care
trebuie să o avem mereu pentru a fi,
cu adevărat, acel Cristos pe care
vrem să fim pentru a ne identifica cu
El.

La ce ne conduce identificarea cu
Domnul în lucrarea noastră? La
multe aspecte, în mod logic. Primul
este unul foarte clar, și anume
spiritul de slujire. La urma urmei,
toată activitatea voastră este un
serviciu.

De fapt, toată activitatea umană, într-
un fel sau altul, este un serviciu,
pentru că ne slujim unii altora, fie că
vrem sau nu. Activitatea
dumneavoastră, însă, este o activitate
de serviciu. Așadar, ce vedem în Isus
Cristos? El însuși ni-l spune, iar noi
am meditat asupra acestui lucru de
multe ori. Vorbindu-le apostolilor, în
cazul în care aceștia nu-și dădeau
seama, le spune: „Eu sunt în mijlocul
vostru ca unul care slujește”; și altă



dată, în cazul în care ei nu-și dădeau
seama: „Fiul Omului nu a venit să fie
slujit, ci să slujească”. De aceea,
putem avea și noi – puteți avea și voi
– bucuria, atunci când simțiți
bucuria, sau uneori povara slujirii pe
care o faceți, a dedicării de timp, a
dedicării de energie, de gând,
gândiți-vă că acolo vă identificați cu
Domnul, cu Isus Cristos, care este cel
care slujește.

În măsura în care slujim, în aceeași
măsură ne identificăm cu El. Și, într-
un sens, acest lucru nu este contrar,
ci complementar: în măsura în care
ne identificăm cu El, slujim; slujind
ne identificăm cu El și dedicându-ne
împreună cu El la rugăciune, la
sacramente, avem capacitatea cea
mai reală, cea mai profundă de a
sluji cu bucurie. Și, în cele din urmă,
tot despre această iubire a lumii
vorbea și părintele nostru, Sfântul
Josemaría. Să iubim lumea ca pe o
creatură a lui Dumnezeu. Și să iubim



lumea ca mediu, ca sferă a unirii
noastre cu Isus Cristos și a relației
noastre cu oamenii, a slujirii noastre
față de oameni. În tot acest context,
în mod logic intră ideea...; sau mai
degrabă, mai mult decât ideea,
realitatea muncii.

Probabil că vă amintiți cu toții, sau
poate aproape toți, mai ales cu
siguranță cei care veniți din Muncă,
de centralitatea învățăturilor
Sfântului Josemaría despre muncă.
Sfințirea muncii. Sfințirea muncii nu
constă pur și simplu în a adăuga un
fel de complement pios, ca să
spunem așa, la activitatea noastră.
Sfințirea muncii este ceva foarte
intrinsec, foarte adânc în munca
însăși, iar părintele nostru, Sfântul
Josemaría – poate ca un imbold
pentru a-i sluji mai eficient pe ceilalți
cu această muncă, obișnuia să spună:
„pentru a sfinți munca, trebuie să
îndeplinești o primă condiție, care
este aceea de a munci”. Apoi adăuga:



„Și să lucrezi bine”. Trebuie să
muncești și să muncești bine. Prin
urmare, și în toate activitățile, și
concret în a voastră, a lucra bine
înseamnă, deci depinde, de tipul de
activitate pe care o faceți. Fiecare
persoană trebuie să evalueze ce
înseamnă pentru el să lucreze bine:
să consacre timpul adecvat, să
folosească mijloacele adecvate, să
știe cum să studieze fiecare
problemă; în esență, să știe cum să
facă bine activitatea respectivă.

Dar, în același timp, toate acestea
trebuie să fie ca și cum ar fi
iluminate din interior tocmai de
această cunoaștere a modului de a fi
instrumente ale lui Dumnezeu, de a
fi instrumente ale lui Isus Cristos,
pentru că ceea ce vrem să aducem
lumii, ceea ce voi aduceți lumii,
atâtor oameni, este tandrețea lui
Dumnezeu, afecțiunea lui
Dumnezeu: este surprinzător, dar
este așa. Dumnezeu are o iubire



imensă, infinită, pentru că este
infinită, pentru fiecare persoană; cu
toate acestea, în practică – nu
exclusiv, dar de multe ori – vrea să
facă prezentă iubirea sa față de
aproapele său prin iubirea voastră.

Pe toți acești oameni pe care reușești
să-i atingi prin activitățile tale,
Dumnezeu, Isus Cristos, vrea să-i
iubească și prin afecțiunea ta și, de
aceea, când lucrezi, când petreci
timpul sau gândești, când faci ceva,
ține foarte mult cont că iubești, că
pui în aplicare ceva esențial în viața
creștină, și anume dragostea față de
ceilalți, afecțiunea pentru ceilalți. Iar
acesta este și motorul pentru a lucra
bine. Faptul că știm că aducem ceva
de la Dumnezeu oamenilor este un
motiv care, dacă este conștient, ne
împinge să folosim mijloacele pentru
a face acest lucru bine, pentru a
lucra bine, pentru a o face cu El,
pentru a lucra cu Domnul.



Toate acestea au o condiție prealabilă
evidentă, evidentă din punctul de
vedere al vieții creștine, și anume
credința. Trebuie să fim oameni de
credință. O credință care să ne ajute
să păstrăm credința, să nu ne
descurajăm. De ce este credința
fundamentul speranței? Vă amintiți
că în Epistola către Evrei, în capitolul
11, se spune în mod expres că
credința „este temelia a ceea ce se
speră”. Noi sperăm, avem speranță,
în măsura în care credem, și credem
în tărie, în tăria lui Dumnezeu, în
tăria lui Dumnezeu cu noi. Anumite
cuvinte ale lui Isaia sunt cuvinte ale
lui Dumnezeu care, prin Isaia, în
Vechiul Testament, spune: „Aleșii Mei
nu vor munci în zadar”. Noi trebuie
să avem această speranță, sunt
cuvintele lui Dumnezeu: „Aleșii Mei
nu vor munci în zadar”.

Suntem aleși de Dumnezeu, cu toții,
și nu lucrăm în zadar; însă nu lucrăm
în zadar tocmai pentru că lucrăm cu



Domnul, pentru Domnul și pentru
oameni, pentru a aduce iubirea lui
Dumnezeu oamenilor. Credința este
temelia speranței și este și temelia
carității, caritatea supranaturală,
adică puterea, capacitatea de a iubi
fără condiții, capacitatea de a iubi
fără discriminare, capacitatea de a
depăși diferențele firești. Toate
acestea sunt date de harul lui
Dumnezeu prin virtutea carității,
care se întemeiază, ca și speranța, pe
credință; iar în mod concret, această
credință, această speranță și această
caritate stau la baza exercitării
dreptății. Dreptatea și caritatea
trebuie să rămână întotdeauna
strâns unite. A vorbi de caritate nu
poate niciodată... ei bine, nu doar să
vorbești, ci să pretinzi că exerciți
caritatea, – și cu siguranță nu este
cazul dumneavoastră -, dar în mic
trebuie să ne străduim mereu să
facem lucrurile bine... Caritatea nu
poate fi niciodată în detrimentul
justiției, nu doar pentru că este o



contradicție, ci și pentru că este
imposibilă; fără justiție nu poate
exista caritate și, prin urmare, are
consecințe patetice în organizarea
activităților instituțiilor, atât de mult
încât, uneori, s-ar putea întâmpla ca
caritatea să fie un fel de motiv
pentru a nu se preocupa deloc de
justiție.

Trebuie să ai, ca să spunem așa, o
vigilență specială, dacă ar fi necesar,
pentru a trăi mereu în justiție.
Trebuie să dăm fiecăruia ceea ce i se
cuvine și să nu ne gândim pur și
simplu că tot ceea ce dăm este o
supraabundență, că pur și simplu nu
i se cuvine totul. Sunt multe lucruri
pe care trebuie să le dăm și, din acest
motiv, caritatea depășește dreptatea,
o presupune. Îi stă înainte, o
depășește, dar o presupune
întotdeauna.

Aș dori să vorbesc puțin mai mult.
Ne aflăm acum foarte aproape de



centenarul Operei. A mai rămas
foarte puțin timp până în 2028 și
2030. Sunt o ocazie, într-adevăr, de a
revitaliza acest serviciu pentru cei
mai nevoiași care a fost, și este, acum
în ceruri, foarte aproape de inima
Sfântului Josemaría. Și, prin urmare,
de asemenea, în inima întregii
activități apostolice a Opus Dei. Acest
centenar este poate o perspectivă
care ne poate ajuta, efectiv, să
consolidăm, să vedem, să studiem, în
primul rând, cum să sporim toată
această muncă de solidaritate umană
care este îmbogățită de caritate
supranaturală; de o preocupare reală
pentru oameni.

Având în vedere acest lucru, trebuie
să vedem cum putem – cuvântul nu
este foarte frumos – să implicăm mai
mulți oameni, adică să facem mai
mulți oameni interesați, interesați să
slujească, având în vedere
experiența pe care o avem cu toții că
atunci când slujim, suntem mai



fericiți; că atunci când ne dedicăm
celorlalți și facem un efort să trecem
dincolo de grija pentru noi înșine
pentru a ne preocupa mai mult de
ceilalți, suntem mai fericiți. Ajutați-i
pe oameni să fie mai fericiți și în
acest fel, stimulându-i, ajutându-i să
fie mai generoși, să convingeți mai
mulți oameni să vină la activitățile
voastre, astfel încât aceștia să
coopereze cât mai mult posibil.

De asemenea, în acest sens, este bine
să stimulați foarte mult munca în
echipă. Este clar că fiecare trebuie să
facă acest lucru în funcție de modul
în care sunteți organizați în
instituțiile dumneavoastră, dar
colaborarea este o valoare
fundamentală.

Trebuie să ne ferim de individualism,
chiar și în acest sens, pentru că este
adevărat că „unitatea face puterea” –
după un clișeu bine cunoscut, dar
adevărat – așa cum ne sfătuia și



Sfântul Josemaría. În organizarea
activităților apostolice, în guvernarea
Operei, avem mereu grijă de
colegialitate, de unirea cu ceilalți,
pentru că unitatea este o valoare
capitală pentru eficacitate.

De asemenea, putem aminti, într-un
mod mult mai general, ceea ce spune
Isus Cristos însuși, care se aplică
Bisericii și tuturor dimensiunilor
Bisericii: „ut omnes unum sint”, „ca
toți să fie una”. Domnul a făcut acest
lucru prin rugăciunea, la Cina cea de
Taină, adresată lui Dumnezeu Tatăl.

Apoi adaugă, după cum vă amintiți,
„ca toți să fie una, precum Tu, Tată,
ești în Mine și Eu în Tine, pentru ca
lumea să creadă”; cu alte cuvinte,
această unitate, Domnul o pune ca o
condiție de eficacitate, „pentru ca
lumea să creadă”. Acest lucru îl
putem aplica cu siguranță la orice
altceva, la toată eficacitatea în
lucrare, unitatea este fundamentală.



Unitatea, deci, are multe modalități
practice de a se realiza, în funcție de
împrejurări și în funcție de instituții;
dar din tot ceea ce se întâmplă în
organizația voastră concretă, în
lucrarea voastră, vă veți da seama că
unitatea este o valoare și că va trebui
să aveți mare grijă de ea, pentru că
ea este întotdeauna o condiție a
eficacității.

În afară de această muncă pentru
unitate, există și o altă dimensiune
pe care este bine să o consolidăm cu
ocazia centenarului, și este ceva care
acum este de domeniul trecutului,
dar care poate fi oricând repropus, și
asta este tot ceea ce presupune să
lucrezi în domeniul cercetării, de
studiu, de a nu te mulțumi cu ceea ce
faci; trebuie să gândești, să lucrezi și
cu capul.

Cum putem ajunge la mai mulți
oameni? Cum putem ajunge la mai
mulți oameni? Cum putem face mai



bine acest tip de muncă? Studiu,
chiar cercetare, pentru că uneori
sunt probleme care necesită
expertiză profesională pentru a le
putea studia în profunzime, pentru a
putea trage concluzii, pentru a putea
întreprinde activități etc.

Ce să vă mai spun? Să aveți mult
curaj, mult curaj, și probabil că vă
veți aminti și o altă frază pe care
sfântul Josemaría o spunea despre
activitatea Operei, în general, și care
se folosește, o putem folosi și pentru
activitatea fiecăruia, a activităților pe
care le avem, a instituțiilor pe care le
desfășurați; el spunea: „Totul este
deja făcut și totul este de făcut”. Este
o frază frumoasă, dar care conține
multe, nu este doar frumoasă.

Totul trebuie făcut, chiar dacă totul
este deja făcut; aplicați acest lucru și
în cazul instituțiilor dumneavoastră.
Este clar că nu vă cunosc activitățile
una câte una, dar ele sunt deja



organizate, funcționează de ceva
timp, „totul este deja făcut”; dar că
„totul este de făcut”, nu vă gândiți la
aceasta doar în sensul muncii pe care
o faceți deja și pe care o veți face
mâine, anul trecut și anul viitor.

Adevărul este că astăzi „totul este de
făcut" chiar și în dezvoltarea
instituțională. Nu este vorba nici de a
schimba lucrurile doar pentru a le
schimba, ci de a avea voința de a
spune: cum putem, nu doar să facem
mai multă muncă, ci cum putem noi,
instituția însăși, să o facem să
crească un pic mai bine; cum putem
să nu ne mulțumim cu ceea ce
suntem și cu ceea ce facem; cum
putem fi mai mult și să facem mai
mult și, mai presus de toate, să facem
mai bine. Ei bine, vă felicit, mă rog
pentru dumneavoastră și sper să vă
rugați și pentru mine un pic, cel
puțin acum că mă vedeți.



pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/a-largi-

inima-conferinta-video-a-prelatului/
(25.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/a-largi-inima-conferinta-video-a-prelatului/
https://opusdei.org/ro-ro/article/a-largi-inima-conferinta-video-a-prelatului/

	„A lărgi inima”: conferință video a Prelatului

