
opusdei.org

A iubi lumea cu
pasiune

Tocmai în mijlocul celor mai
banale lucruri materiale
trebuie să ne sfinţim, slujindu-l
pe Dumnezeu şi pe toţi oamenii

29.05.2012

Audio (36'53') al omiliei „A iubi
lumea cu pasiune”. Voce a
Sfântului Josemaría

Tocmai aţi ascultat proclamarea
solemnă a celor două texte din Sfânta
Scriptură care corespund Sfintei
Liturghii din duminica a XXI-a după

https://images-opus-dei.s3.eu-west-1.amazonaws.com/image/sjm/mp3/amaralmundoapasionadamente1.mp3
https://images-opus-dei.s3.eu-west-1.amazonaws.com/image/sjm/mp3/amaralmundoapasionadamente1.mp3
https://images-opus-dei.s3.eu-west-1.amazonaws.com/image/sjm/mp3/amaralmundoapasionadamente1.mp3
https://images-opus-dei.s3.eu-west-1.amazonaws.com/image/sjm/mp3/amaralmundoapasionadamente1.mp3
https://images-opus-dei.s3.eu-west-1.amazonaws.com/image/sjm/mp3/amaralmundoapasionadamente1.mp3
https://images-opus-dei.s3.eu-west-1.amazonaws.com/image/sjm/mp3/amaralmundoapasionadamente1.mp3


Rusalii. Ascultând acest cuvânt al lui
Dumnezeu, sunteţi deja în atmosfera
în care aş dori să situez aceste
cuvinte pe care vi le adresez acum:
cuvintele unui preot, rostite în faţa
unei mari familii de fii ai lui
Dumnezeu în biserica sa sfântă. Ele
ar dori să fie supranaturale,
proclamând măreţia lui Dumnezeu şi
milostivirea lui faţă de toţi, care să vă
pregătească sufleteşte pentru
minunea Euharistiei pe care o
celebrăm astăzi în campusul
universităţi din Navarra.

Gândiţi-vă pentru o clipă la ceea ce
tocmai am spus. Celebrăm Sfânta
Euharistie, jertfa tainică a trupului şi
sângelui Domnului nostru, acel
mister al credinţei care leagă prin el
toate misterele creştinismului.
Celebrăm, prin urmare, acţiunea cea
mai sacră şi mai transcendentă pe
care omul, cu harul lui Dumnezeu,
poate s-o realizeze în această viaţă.
Împărtăşirea cu trupul şi sângele



Domnului nostru este, într-un
anumit sens, o dezlegare de
legăturile pământeşti şi temporale,
pentru a fi deja cu Dumnezeu în cer,
unde Cristos însuşi va şterge
lacrimile din ochii noştri şi nu va mai
fi moarte, nici tânguire, nici strigăte
de suferinţă, pentru că lumea veche
va trece [cf. Apoc 21, 4].

Acest adevăr atât de mângâietor şi
profund, această semnificaţie
eschatologică a Euharistiei cum o
numesc de obicei teologii ar putea fii
totuşi înţeleasă greşit. Şi într-adevăr
a fost așa de fiecare dată când
oamenii au încercat să prezinte
modul de viaţă creştin ca pe ceva
exclusiv „spiritual“, propria
oamenilor puri, extraordinari, care
rămân departe de lucrurile de
dispreţ din această lume, sau cel
mult le tolerează ca pe ceva necesar
suprapus spiritului, în timp ce trăim
pe acest pământ.



Când lucrurile sunt văzute în acest
fel, bisericile devin prin excelenţă
locurile vieţii creştine şi a fi creştin
înseamnă a merge la biserică, luând
parte la ceremoniile sacre, a se
încorpora în treburi bisericești, într-
un fel de lume segregată, care este
considerată a fi anticamera din cer,
în timp ce lumea obişnuită își
urmează propria cale. Doctrina
creştinismului şi viaţa de har ar trece
în acest caz, atingând puţin
momentele tulburi ale istoriei
umane, însă fără a se întâlni şi a le
transforma.

În această dimineaţă de octombrie,
în timp ce ne pregătim pentru a
participa la memorialul Paştelui
Domnului Nostru, respingem în mod
categoric această viziune deformată
a creştinismului. Gândiţi-vă, pentru
un moment, acum, în cadrul Sfintei
Liturghii, în timpul acestui act de
mulţumire, ne aflăm într-un templu
unic. Am putea spune că naosul



bisericii este campusul universitar,
altarul este biblioteca universităţii,
mai încolo utilaje care construiesc
locuinţe noi, iar deasupra noastră
cerul Navarrei…

Această enumerare, plastică şi de
neuitat nu vă confirmă oare că viaţa
obişnuită este adevăratul loc al
existenţei voastre creştine? Fiii mei,
acolo unde se află fraţii voştri, acolo
unde sunt aspiraţiile voastre, munca
voastră, dragostea voastră, acolo
trebuie să-L întâlniţi zilnic pe Cristos.
Acolo în mijlocul realităţilor
materiale ale pământului, trebuie să
vă sfinţiţi slujind lui Dumnezeu şi
oamenilor.

Am învăţat acest lucru în mod
constant, folosind cuvinte din Sfânta
Scriptură. Lumea nu este rea
deoarece a fost făcută de mâinile lui
Dumnezeu, pentru că este creaţia
Lui. Domnul a privit-o şi a văzut că
era bună [cf. Gen 1, 7-31]. Noi



oamenii am făcut-o rea şi urâtă, cu
păcatele şi infidelităţile noastre. Să
nu aveţi nici o îndoială copiii mei,
orice fel de evadare din realităţile
zilnice este pentru voi, bărbaţi şi
femei din lume, împotriva voinţei lui
Dumnezeu.

Dimpotrivă, trebuie să înţelegeţi
acum, mai clar, că Dumnezeu vă
cheamă să-L serviţi pe El în şi din
mijlocul activităţilor civile şi
realităţilor seculare ale vieţii umane.
El ne aşteaptă în fiecare zi în
laborator, în sala de operaţii, în
armată, în sălile universităţii, în
fabrică, în atelier, în toate domeniile,
în casă şi în toată panorama imensa
de lucru. Înţelegeţi acest lucru bine:
există ceva sfânt, ceva divin, ascuns
în situaţiile cele mai obişnuite, şi
care depinde de fiecare s-o
descopere.

Obişnuiam să le spun studenţilor şi
muncitorilor care erau cu mine prin



ani 30, că trebuie să ştie cum să
materializeze viaţa lor spirituală.
Voiam să-i îndepărtez de aceea ispită
atât de comună atunci ca şi acum, de
a duce o viaţă dublă. Pe o parte o
viaţă interioară în relaţie directă cu
Dumnezeu şi pe de altă parte una
separată, distinctă, viaţa familială,
profesională şi socială, plină de
realităţi pământeşti mici.

Nu, copiii mei! Nu putem duce o
viaţă dublă. Noi nu putem fi ca
schizofrenicii, dacă vrem să fim
creştini. Există doar o singură viaţă,
făcută din carne şi spirit. Şi este
această viaţă, care trebuie să devină,
atât în suflet cât şi în trup, sfântă şi
plină de Dumnezeu. Pe acest
Dumnezeu invizibil Îl descoperim în
lucrurile cele mai vizibile şi
materiale.

Nu există nici o altă cale, copiii mei.
Fie învăţăm să-L găsim pe Domnul
nostru în viaţa de zi cu zi, viaţa



obişnuită, sau altfel nu-L vom găsi
niciodată. De aceea pot să vă spun că
epoca noastră trebuie să revalorizeze
lucrurile materiale și evenimentele
cele mai banale. Este nevoie de a le
restaura în serviciul Împărăţiei lui
Dumnezeu, pentru a le spiritualiza,
transformându-le într-un mijloc şi o
ocazie pentru o întâlnire continuă cu
Isus Cristos.

Simțul autentic creștin, care
mărturiseşte învierea trupului, în
mod normal s-a confruntat
întotdeauna cu „ne-întruparea“, fără
frica de a fii acuzat de materialism.
Prin urmare, este permis să vorbim
de un materialism creştin, care se
opune cu îndrăzneală sistemelor
materialiste închise spiritualului.

Ce sunt sacramentele, urmele ale
întrupări Cuvântului după cum au
afirmat cei din vechime, decât cea
mai clară manifestare a acestui
drum, ales de Dumnezeu pentru a ne



sfinţi şi a ne conduce la cer? Nu
observaţi că fiecare sacrament în
parte este dragostea lui Dumnezeu,
cu toate puterea Sa creatoare și
răscumpărătoare, care ni se
dăruieşte prin mijloace materiale? Ce
este această Euharistie pe care o vom
celebra, dacă nu trupul şi sângele
Mântuitorului nostru, care este oferit
prin intermediul acestor lucruri
materiale care sunt vinul și pâine,
prin elemente ale naturii, cultivate
de către om, cum ne a reamintin
recent Conciliul Ecumenic [Cf.
Conciliul Vatican al II-ea, Gaudium et
spes, 38].

Se înțelege, copiii mei, că apostolul ar
putea scrie: Toate lucrurile sunt ale
voastre, voi sunteţi ai lui Cristos, iar
Cristos este al lui Dumnezeu [1 Cor 3,
22-23]. Acesta este o mişcare
ascendentă pe care Duhul Sfânt,
infuzat în inimile noastre, vrea s-o
provoace în lume: de pe pământ
până la slava Domnului. Şi pentru a



lămuri faptul că în această mişcare
este inclus chiar şi ceea ce pare a fi
mai banal, Sfântul Paul, de
asemenea, a scris: Fie că mâncaţi, fie
că beţi, să faceţi totul pentru slava lui
Dumnezeu [1 Cor 10, 31].

Această doctrină a Sfintei Scripturi,
care după cum ştiţi se află chiar în
centrul spiritului al Lucrării („Opus
Dei“), trebuie să vă ajute să faceți
munca voastră la perfecție, să-l iubiţi
pe Dumnezeu şi pe oameni, să puneți
iubire în lucrurile mici din viață de zi
cu zi, descoperind astfel acel „ceva
divin“ ascuns în detalii. Cât de bine
se încadrează aici acele versuri ale
poetului din Castilia: Încet, încet,
literă cu literă, a face lucrurile bine, e
mult mai important decât a le face
[A. Machado, Poesías Completas
CLXI; Proverbios y Cantares XXIV,
Espasa-Calpe, Madrid, 1940]. Vă
asigur, copiii mei, că atunci când un
creştin se poartă cu dragoste în cele
mai nesemnificative fapte de zi cu zi,



ele sunt inundate de transcendenţa
lui Dumnezeu. De aceea vă repet cu
încăpăţânare, că vocaţia creştină
înseamnă a compune versuri eroice
din proza obişnuită de fiecare zi.
Privind linia orizontului ni se pare că
acolo se uneşte cerul cu pământul,
însă nu e aşa. Cerul şi pământul se
unesc doar în inimile voastre atunci
când trăiţi în sfinţenie viaţa voastră
obişnuită.

A trăi în sfințenie viața obișnuită,
tocmai v-am zis. Spunând aceste
cuvinte mă refer la întregul program
al activităților voastre creștine. Deci,
lăsați deoparte visurile, utopiile,
fanteziile, tot ceea ce obișnuiesc să
denumesc „mistica macaronică“ –
măcar de n-aș fi fost căsătorit, măcar
de n-aș fi ales această profesie,
măcar de aș fi avut mai multă
sănătate, măcar de aș fi fost mai
tânăr, măcar de aș fi fost mai
bătrân!... – și dedicați-vă, însă, cu
sobrietate, la realitatea cea mai



materială și imediată, care este locul
unde Îl aflați pe Domnul: Uitaţi-vă la
mâinile şi picioarele Mele, Eu sunt;
pipăiţi-Mă şi vedeţi: un duh n-are
nici carne, nici oase, cum vedeţi că
am Eu [Luc 24, 39].

Multe aspecte ale ambientului
secular în care acționați se
iluminează pornind de la aceste
adevăruri. Gândiți-vă, de exemplu, la
desfășurarea voastră ca cetățeni în
viața civilă. Un om care știe că lumea
– și nu doar biserica – este locul
întâlnirii sale cu Cristos, iubește
această lume, încearcă să obțină o
bună pregătire intelectuală sau
profesională, începe să își formeze,
cu deplină libertate, criteriile proprii
asupra problemelor mediului
înconjurător în care se mișcă și își ia,
în consecinţă, deciziile proprii care,
fiind deciziile unui creștin, sunt
rodul unor reflexii personale, ce
încearcă să capteze cu smerenie



voința lui Dumnezeu în detaliile cele
mai mici și mai mari ale vieții.

Dar acestui creștin niciodată nu-i
trece prin minte să se gândească sau
să spună că el coboară din templu în
lume pentru a reprezenta biserica,
iar soluțiile lui să fie soluțiile
„catolice“ la acele probleme. Asta nu
se poate, copiii mei! Asta ar fi
clericalism, catolicism oficial sau
cum vreți să-i spuneți. În orice caz
înseamnă a schimba natura
lucrurilor. Trebuie să răspândiți
pretutindeni o adevărată mentalitate
laicală, care conduce la trei concluzii:
a avea onestitate suficientă astfel
încât să putem asuma propria
responsabilitate, a fi creștini astfel
încât să-i respectăm pe frații noștri în
credință, care propun – în subiecte
supuse opiniilor –soluții diferite de
cele pe care le susținem fiecare
dintre noi și a fi catolici astfel încât
să nu ne folosim de biserică, mama



noastră, amestecând-o în certurile
omenești.

Arată clar că în acest teren, ca de
altfel în toate, n-ați putea împlini
acest program de a trăi în mod sfânt
viața obișnuită, dacă nu vă veți
bucura de toată libertatea pe care vi-
o recunosc, – în același timp –
biserica și demnitatea voastră de
bărbați și femei creați după chipul
lui Dumnezeu. Libertatea personală
este esențială în viața creștină. Dar
să nu uitați, copiii mei, că vă vorbesc
întotdeauna despre o libertate
responsabilă.

Să interpretați, așadar, cuvintele
mele după cum sunt: o chemare
pentru a exercita –în fiecare zi, nu
doar în situații de urgență–
drepturile voastre și pentru a
îndeplini în mod nobil îndatoririle
voastre de cetățeni –în viața politică,
economică, universitară,
profesională– asumând în mod



curajos toate consecințele deciziilor
voastre libere, luând asupra voastră
independența personală ce vă
corespunde. Iar această mentalitate
laicală vă va permite să fugiți de
orice intoleranță, de orice fanatism –
o voi zice într-un mod pozitiv– vă va
face să conviețuiți în pace cu toți
concetățenii voștri și să sporiți
conviețuirea în toate aspectele vieții
sociale.

Știu că n-am nevoie să vă reamintesc
ceea ce de-a lungul atâtor ani, am
repetat continuu. Această doctrină de
libertate civică, de conviețuire și de
înțelegere, constituie o parte
principală a mesajului pe care-l
răspândește „Opus Dei“. Ar trebui să
afirm încă o dată, că bărbații și
femeile, care vor să slujească lui Isus
Cristos în Lucrarea lui Dumnezeu
sunt, pur si simplu, cetățeni egali cu
ceilalți, care se străduiesc cu o
responsabilitate serioasă –până la



ultimele consecințe– să trăiască
vocația lor creștină?

Nimic nu-i deosebește pe copiii mei
de concetățenii lor. Altminteri, în
afară credinței, n-au nimic comun cu
membrii congregațiilor religioase. Îi
iubesc pe călugări, prețuiesc și admir
claustrele lor, munca lor de
apostolat, îndepărtarea lor de lume –
comptemtus mundi lor– care sunt
semne ale sfințeniei în biserică. Dar
Dumnezeu nu mi-a dat vocație
călugărească. Dacă aș dori-o pentru
mine ar fi o dezordine. Nicio
autoritate de pe pământ nu va putea
să mă oblige să devin un călugăr, la
fel ca nicio autoritate nu poate să mă
constrângă să mă căsătoresc. Sunt
preot secular: preot al Lui Isus
Cristos iubind lumea cu pasiune.

Cine L-au urmat pe Isus Cristos, cu
mine, un biet păcătos? Un mic
procent de preoți, care înainte au
exercitat o profesie sau meserie



laicală, un mare număr de preoți
seculari din multe dieceze ale lumii
întregi, astfel confirmând ascultarea
lor față de episcopii respectivi, iar
iubirea și eficacitatea muncii lor
diecezane, mereu cu brațele lor
deschise în forma de cruce ca toate
sufletele să încapă în inimile lor și
fiind ca și eu în mijlocul străzii, în
mijlocul lumii, iubind-o și marea
mulțime compusă de bărbați și femei
din diferite țări, din diferite limbi,
din diferite rase, care trăiesc din
munca lor profesională, majoritatea
căsătoriți, iar mulți alți celibatari,
participând cu concetățenii lor la
serioasa îndeletnicire de a face
societatea pământească mult mai
umană, mult mai dreaptă, în lupta
cea nobilă a străduințelor zilnice,
trăind cu responsabilitate personală
–repet–, cu ceilalți oameni, mână-n
mână, reușite și eșecuri, încercând să
îndeplinească îndatoririle lor și să-și
exercite drepturile sociale și civile. Și
toate acestea cu naturalețe, ca orice



creștin conștient, fără vreo
mentalitate de ales, contopiți în masa
colegilor lor, în timp ce încearcă să
detecteze strălucirile divine care
sclipesc în cele mai comune realități.

De asemenea, operele care, ca
asociație, promovează Opus Dei, au
aceleași caracteristici eminent
seculare nu sunt opere bisericești.
Nu beneficiază de nicio reprezentare
oficială asupra sfintei ierarhii a
bisericii. Sunt opere de promovare
omenească, culturală, socială,
realizate de cetățenii, care încearcă
să le lumineze cu luminările
evangheliei și să le încălzească cu
iubirea lui Cristos. Vă voi lămuri cu
un exemplu: Opus Dei n-are, nici nu
va avea ca misiune să dirijeze
seminare diecezane, cele unde
episcopii instituiți prin Duhul Sfânt
[Fap 20, 28] își pregătesc viitorii
preoți.



În schimb, Opus Dei promovează
centre de formare pentru muncitori,
pentru capacitarea țăranilor, centre
de învățământ primar, secundar și
universitar, și multe alte activități
variate în întreaga lume, pentru că
râvna apostolică a ei, am scris mulți
anii în urmă, este ca o mare fără
margini.

Dar cum să mă mai continuu în
materia asta, când prezența voastră
este mult mai elocventă decât un
discurs îndelungat? Voi, prietenii ai
Universității din Navarra, sunteți o
parte dintr-un popor care știe că este
angajat la progresul societății căreia
îi aparține. Îndemnul vostru cordial,
rugăciunea voastră, sacrificiul vostru
și donațiile voastre nu curg prin
mătcile unui confesionalism catolic.
Dăruind cooperația voastră sunteți o
mărturie clară a unei conștiințe
cetățenești drepte, îngrijorată asupră
binelui comun temporar. Mărturisiți
că Universitatea poate izvorî din



energiile unui popor și poate fi
susținută de un popor.

Vreau, din nou, cu această ocazie, să
mulțumesc pentru colaborarea
acordată universității noastre de
către prea-nobilul oraș al Pamplonei,
de către marea și statornica regiune
a Navarrei, de către prietenii
proveniți din toată geografia
spaniolă și, cu recunoștință imensa,
celor care nu sunt spanioli și chiar
nu sunt catolici nici creștini, care au
înțeles și o arată cu fapte, intenția și
spiritul acestei întreprinderi. Tuturor
acestora se datorează că
universitatea să fie un foc, din ce în
ce mai viu, al libertății civice, al
pregătirii intelectuale, al emulaților
profesionale și un stimul pentru
învățământul universitar. Sacrificiul
vostru generos este în baza unei
lucrări universale, care caută
creșterea științelor omenești,
promoția socială, pedagogia
credinței. Poporul din Navarra este



cel ce a văzut cu claritate ceea ce am
semnalat chiar acum, cel care
recunoaște chiar în universitatea lui
acest factor al promoției economice
pentru regiune și, în mod special, al
promoției sociale, care le-a permis
atâtor fii ai săi un acces la
profesiunile intelectuale, ce altfel ar
fi greu și în anumite cazuri
imposibil. Înțelegerea rolului pe care
universitatea îl avea de jucat în viața
ei, a fost cu siguranță ceea ce a
motivat sprijinul pe Navarra l-a
acordat de la bun început, sprijin
care fără îndoială are să fie, din zi în
zi mai mare și mai entuziast.

Mențin speranța, pentru că este
corespunzător cu un criteriu drept și
cu realitatea în vigoare în multe țări,
că va ajunge momentul în care statul
spaniol va contribui pentru a ușura
poverile unei munci care nu căuta
niciun profit privat, ci, dimpotrivă,
deoarece este cu totul consacrată
serviciului societății, care încearcă să



lucreze cu eficacitate pentru
prosperitatea prezentă și viitoare a
tării.

Și acum, fiii și fiicele mele, lăsați-mă
vă atrag atenția asupra unui alt
aspect special adânc din viața
obișnuită. Fac referință la iubirea
omenească, iubire curată între un
bărbat și o femeie, în logodnă, în
căsătorie. Voi spune, încă o dată că
această iubire sfântă nu este ceva
doar permis, tolerat, lângă
adevăratele activități ale spiritului,
precum ar putea să se insinueze în
acele false spiritualisme la care am
făcut aluzie mai înainte. Împotriva
acestei idei am predicat și am scris
de acum patruzeci de ani și pare
chiar că încep să o înțeleagă, cei care
nu o înțelegeau mai înainte. Iubirea
care conduce la căsătorie și la familie
poate să fie și ea o cale
dumnezeiască, vocațională,
minunată, o cale pentru o dăruire
deplină Dumnezeului nostru.



Faceți lucrurile cu desăvârșire, v-am
amintit, puneți iubire în activitățile
mărunte ale zilei, descoperiți, insist,
acel „ceva divin“ ce se conține în
detalii. Toată această doctrină
găsește un loc deosebit în spațiul
vital în care se desfășoară iubirea
omenească.

Deja știți, profesori, studenți și toți
cei care vă dedicați activitatea la
Universitate din Navarra, că am
închinat iubirile voastre Sfintei
Maria, Maica Iubirii Frumoase. Iată
locașul sfânt care am construit cu
evlavie pe campus universitar ca să
primească rugăciunile voastre și
jertfa acestei iubiri minunate și
curate pe care Ea o binecuvântează.
Nu ştiţi că trupul vostru este Templul
Duhului Sfânt, care locuieşte în voi,
şi pe care L-aţi primit de la
Dumnezeu? Şi că voi nu Sunteţi ai
voştri? [1 Cor 6, 19]. De câte ori,
înaintea statuii Sfintei Fecioare, a
Maicii Iubirii Frumoase, veți



răspunde cu o afirmare bucuroasă la
întrebarea Apostolului! : Da, o știm și
vrem s-o trăim cu ajutorul tău
puternic, o, Fecioară, Maica lui
Dumnezeu. Rugăciunea
contemplativă va izvorî în voi de
fiecare dată când veți medita asupra
acestei realități impresionante: ceva
atât de material ca trupul meu a fost
ales din Duhul Sfânt ca să-și
stabilească locașul… deja nu îmi
aparțin… trupul și sufletul meu,
întreaga mea ființă, sunt ale lui
Dumnezeu… Și aceasta rugăciune va
fi bogată în rezultate practice,
derivate din marea consecință pe
care Apostolul însuși o propune:
Proslăviţi pe Dumnezeu în trupul
vostru [1 Cor 6, 20].

De pe alta parte, nu puteți ignora că
numai între cei care înțeleg și
valorează în toată profunzimea lor
toate pe care le am considerat acum
despre iubirea omenească, se poate
ivi acea altă înțelegere inefabilă



despre care vorbea Isus [cfr. Mt
19,11], care este pură iubire
dumnezeiască și care împinge a-I
dărui Domnului trupul și sufletul, a-I
oferi inima întreagă, fără
intermediul iubirii pământești.

Trebuie să termin acum, fiii mei. V-
am zis la început că cuvântul meu
vroia să vă atragă atenția asupra
măreției și milei lui Dumnezeu. Cred
că am făcut-o, când v-am vorbit
despre a trăi cu sfințenie viața
obișnuită. Pentru că o viață sfântă în
mijlocul realității pământești, fără
zgomot, cu simplitate, cu veracitate,
nu este, oare, o arătare mișcătoare a
milelor lui Dumnezeu [Eccli 18, 4], a
acestor minunate îndurări care
Dumnezeu a făcut mereu și nu lasă
să facă în continuare, pentru a
mântui lumea?

Acum vă cer cu psalmistul să vă uniți
la rugăciunea mea și la slăvirea mea:
„magnificate Dominum mecum, et



extollamus Nomen Eius simul“ [Ps
33, 4]; înălţaţi pe Domnul, împreună
cu mine. Să lăudăm cu toţii Numele
Lui. Vreau să spun: copii mei, să
trăim din credință. Să luăm scutul
credinței, coiful mântuirii și sabia
Duhului, care este Cuvântul lui
Dumnezeu. Așa ne îndeamnă
Apostolul Paul în scrisoarea către
Efeseni pe care am proclamat-o
liturgic acum câteva momente [Efes
6, 11 și ss.].

Credință, virtute de care avem atâta
nevoie noi creștinii, în special în
acest an al credinței pe care l-a
promulgat mult preaiubitul nostru
Sfântul Părinte Papa Paul al VI-lea,
pentru că fără credință lipsește
fundamentul însuși pentru sfințirea
vieții de zi de zi. Credință vie, în
aceste momente, pentru că ne
apropiem la „mysterium fidei“ [1 Tim
3, 9], la Sfânta Euharistie; pentru că
vom participa în acest Paște al



Domnului, care rezumă și săvârșește
îndurările lui Dumnezeu cu oamenii.

Credință, copii mei, pentru a
mărturisi că, în câteva momente, pe
acest altar, se va reînnoi opera
răscumpărării noastre [Secreta
duminicii cele de-a IX-a după
Rusaliilor]. Credință, pentru a gusta
Crezul și pentru a experimenta, în
jurul acestui altar și în această
Adunare, prezența lui Cristos, ce ne
face „cor unum et anima una“ [Fap 4,
32], o singură inimă și un singur
suflet și ne preface în familie, în
Biserică, una, catolică, apostolică și
romană, care pentru noi înseamnă
universală.

Credință, în sfârșit, preaiubiții mei fii
și fiice, pentru a-i demonstra lumii că
tot acestea nu sunt ceremonii și
cuvinte, ci o realitate dumnezeiască,
atunci când prezentăm oamenilor
mărturia unei vieții obișnuite



sfințite, în numele Tatălui și al Fiului
și al Sfântului Duh și al Sfintei Maria.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/a-iubi-

lumea-cu-pasiune-2/ (09.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/a-iubi-lumea-cu-pasiune-2/
https://opusdei.org/ro-ro/article/a-iubi-lumea-cu-pasiune-2/

	A iubi lumea cu pasiune

