
opusdei.org

Meditações: XXX
domingo do Tempo
Comum (Ciclo C)

Reflexão para meditar no XXX
domingo do Tempo Comum
(Ciclo C). Os temas propostos
são: a humildade, morada da
caridade; conhecer a nossa
fraqueza; ao serviço de Deus.

A humildade, morada da
caridade
Conhecer a nossa fraqueza
Ao serviço de Deus

• 

• 
• 



NO EVANGELHO da Missa de hoje,
lemos uma parábola de Jesus que
contrapõe duas possíveis atitudes
diante de Deus. Dois homens
subiram ao templo para orar: um era
fariseu e o outro publicano. O
fariseu, de pé, orava assim: «Meu
Deus, dou-Vos graças por não ser
como os outros homens, que são
ladrões, injustos, adúlteros, nem
como este publicano» (Lc 18, 10-11).
Esta personagem é uma caricatura
do homem religioso que cumpre os
seus deveres para com Deus, no seu
caso duma forma brilhante – pelo
menos assim julga ele –, e que pensa
portanto que a perfeição consiste em
cumprir os preceitos e nada mais. Ele
não se sente pecador nem em dívida
com o Senhor e isso faz com que seja
incapaz de experimentar a
misericórdia divina e de ser ele
próprio misericordioso com os
outros, a quem julga a partir do
pedestal da sua pretensa
superioridade moral.



«O publicano ficou a distância e nem
sequer se atrevia a erguer os olhos ao
céu; mas batia no peito e dizia: “Meu
Deus, tende compaixão de mim, que
sou pecador”» (Lc 18, 13). Os
publicanos ocupavam um dos
últimos postos na escala de apreço
social daqueles tempos. Eram
desprezados por fariseus como o da
parábola e por uma parte
considerável da população. Portanto,
isso ressalta mais a força da
conclusão de Jesus: «Eu vos digo que
este desceu justificado para sua casa
e o outro não. Porque todo aquele
que se exalta será humilhado, e
quem se humilha será exaltado» (Lc
18, 14).

A humildade faz parte essencial da
vida cristã. Como ensinava Santo
Agostinho, esta virtude «é a morada
da caridade»[1]. E acrescentava o
santo de Hipona: «Se me perguntais o
que é mais essencial na religião e nos
ensinamentos de Jesus Cristo,



responder-vos-ei: primeiro é a
humildade, segundo, a humildade, e
terceiro, a humildade»[2]. Sem esta
virtude, os frutos espirituais ou
apostólicos da nossa vida cristã são
só aparentes. Um clássico da
literatura como Cervantes entendeu-
o bem: «A humildade é a base e
fundamento de todas as virtudes e
sem ela não há nenhuma que o seja»,
escreve numa das suas Novelas
exemplares. E prossegue descrevendo
os seus efeitos: «Ela supera
inconvenientes, vence dificuldades, e
é um meio que sempre a gloriosos
fins nos conduz; dos inimigos faz
amigos, tempera a cólera dos irados e
diminui a arrogância dos soberbos; é
mãe da modéstia e irmã da
temperança; enfim, com ela não
podem alcançar triunfo que lhes seja
de proveito os vícios, porque na sua
brandura e mansidão enfraquecem-
se e quebram as flechas dos
pecados»[3].



SÃO PAULO, quando vê que
provavelmente se está a aproximar o
fim da sua vida, escreve o seguinte a
Timóteo: «Combati o bom combate,
terminei a minha carreira, guardei a
fé» (2Tm 4, 7). Nestas palavras não há
nada da jactância do fariseu da
parábola, pois, desde o momento da
sua conversão, São Paulo considerou-
se a si mesmo um pecador e
entendeu a centralidade da graça e
da caridade na vida cristã. Por isso,
agora que está para concluir o seu
caminhar terreno, reconhece com
gratidão o protagonismo de Deus: «O
Senhor porém, esteve comigo e deu-
me forças a fim de que, por meu
intermédio, o anúncio fosse
plenamente proclamado e todos os
gentios o escutassem (…) O Senhor
me livrará de todo o mal e me levará
a salvo para o seu Reino celeste. A
Ele a glória, pelos séculos dos
séculos» (2Tm, 17-18).



A virtude da humildade cria espaço
para que o Senhor possa agir em nós,
tal como fez com São Paulo. Somente
se nos considerarmos, como somos,
pecadores, podemos experimentar
profundamente a misericórdia de
Deus e enchermo-nos de esperança.
Assim o exprimia São Josemaria:
«Pensas que os teus pecados são
muitos, que o Senhor não poderá
ouvir-te? Não é assim, porque tem
entranhas de misericórdia. Se,
apesar desta maravilhosa verdade,
dás conta da a tua miséria, mostra-te
como o publicano: Senhor, aqui
estou, tal como Tu vês!»[4].

Não podemos nada sem a graça de
Deus. Mas, com a sua ajuda, somos
capazes de alcançar a santidade, se
confiarmos no seu amor por nós. É a
confiança, não a perfeição
conseguida pelas nossas obras, que
poderá levar-nos ao céu: «Não te
preocupe conhecer-te como és:
assim, de barro. Não te preocupe.



Porque tu e eu somos filhos de Deus
(…), escolhidos por chamada divina
desde toda a eternidade: “Foi assim
que Ele nos escolheu em Cristo antes
da fundação do mundo, para sermos
santos e irrepreensíveis na sua
presença, no amor” (Ef 1, 4). Nós, que
somos especialmente de Deus,
instrumentos seus apesar da nossa
pobre miséria, seremos eficazes se
não perdermos a humildade, se não
perdermos o conhecimento da nossa
fraqueza»[5].

AO LONGO da sua vida, Jesus Cristo
deu-nos exemplo de humildade:
sendo Deus, quis fazer-se semelhante
em tudo aos homens, exceto no
pecado, e viveu durante trinta anos
sendo simplesmente o filho do
carpinteiro duma localidade
irrelevante da Galileia, «Essa deve
ser a aspiração de cada um de nós,



meus filhos – escreveu São Josemaria
–: passar inadvertidos, imitar a Cristo
(…), imitar Maria que, sendo Mãe de
Deus, gosta de se chamar sua
escrava: ecce ancilla Domini (Lc 1,
38). O Senhor quer-nos humildes:
essa humildade não significa que não
chegueis aonde deveis chegar no
terreno profissional, no trabalho
ordinário e, claro, na vida espiritual.
É preciso chegar, mas sem vos
buscardes a vós mesmos, com retidão
de intenção. Não vivemos para a
terra, nem para a nossa honra, mas
para a honra de Deus, para a glória
de Deus, para o serviço de Deus: só
isto nos move»[6].

Para ser humildes como Jesus, o
caminho é servir, viver para os
outros, preocupar-se com os
problemas dos que nos rodeiam
assim como nos ocupamos com os
nossos. Deste modo, o nosso coração
dilata-se através da humildade para
dar mais cabimento a Cristo, que



deseja viver em nós (cf. Gl 2, 20), e ao
próximo, e estaremos em condições
de estender o seu reino de amor e de
paz por toda a terra. «Meu bom Jesus
– assim rezava São Josemaria –, se
tenho de ser apóstolo, é preciso que
me tornes muito humilde! O Sol
envolve em luz tudo o que toca...
Senhor, enche-me da tua claridade,
endeusa-me! Que eu me identifique
com a tua Vontade adorável, para me
converter no instrumento que
desejas… Dá-me a tua loucura de
humilhação: a que te levou a nascer
pobre, ao trabalho sem brilho, à
infâmia de morrer pregado com
ferros a um madeiro, ao
aniquilamento do Sacrário. Que eu
me conheça: que me conheça a mim
e Te conheça a Ti. Assim nunca
perderei de vista o meu nada»[7].

O Papa Leão XIV sublinhou que, no
Evangelho, a humildade surge como
a forma mais plena da liberdade (cf.
Lc 14, 11), pois livra-nos de nos



olharmos continuamente para nós
mesmos e permite-nos orientar o
nosso olhar em primeiro lugar para
Deus: «Quem se exalta parece não ter
encontrado nada mais interessante
do que a si mesmo. Mas, quem
compreendeu ser tão precioso aos
olhos de Deus, quem se sente
profundamente filho ou filha de
Deus, tem coisas maiores pelas quais
se exaltar e tem uma dignidade que
brilha por si mesma»[8]. Podemos
pedir à nossa Mãe do céu que nos
consiga do Senhor essa profunda
humildade.

[1] Santo Agostinho, A santa
virgindade, n. 51, versão em
português do Brasil da Ed. Paulus
(Col. Patrística).

[2] Santo Agostinho, Carta 118.



[3] Miguel de Cervantes, Novelas
exemplares, Lisboa: Ed. Bertrand,
2016.

[4] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
253.

[5] São Josemaria, Carta 2, n. 20.

[6] São Josemaria, Carta 1, n. 20-21.

[7] São Josemaria, Sulco, n. 273.

[8] Leão XIV, Angelus, 31/08/2025.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-xxx-domingo-do-tempo-

comum-ciclo-c/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xxx-domingo-do-tempo-comum-ciclo-c/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xxx-domingo-do-tempo-comum-ciclo-c/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xxx-domingo-do-tempo-comum-ciclo-c/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xxx-domingo-do-tempo-comum-ciclo-c/

	Meditações: XXX domingo do Tempo Comum (Ciclo C)

