
opusdei.org

Meditações: XXVII
domingo do Tempo
Comum (Ciclo C)

Reflexão para meditar no XXVII
domingo do Tempo Comum
(Ciclo C). Os temas propostos
são: pedir com audácia e
serenidade; pessoas que são
sementes de mostarda; viver
ocupados em Deus e nos outros.

Pedir com audácia e
serenidade.
Pessoas que são sementes de
mostarda.
Viver ocupados em Deus e nos
outros.

• 

• 

• 



ENSINA-NOS a orar. Explica-nos a
parábola. Mostra-nos o Pai. São três
petições que os apóstolos dirigem a
Jesus Cristo e que os evangelhos
recolhem. A familiaridade com que
se expressam, contrasta com a
angústia que manifesta o profeta
Habacuc na primeira leitura deste
domingo. O profeta queixa-se com
uma pergunta em forma de lamento:
«Até quando, Senhor, chamarei por
Vós e não me ouvis? Até quando
clamarei contra a violência e não me
enviais a salvação?» (Hab 1, 2). O seu
desânimo contrasta com a audácia
dos apóstolos que pedem de modo
imperativo: ensina-nos, explica-nos,
mostra-nos.

Também nós nos podemos
aproximar do Senhor com essa
confiança, e esperar com serenidade
a sua resposta, sem nos deixarmos
levar por angústias precipitadas que,



mais do que nascer da esperança
segura de quem sabe que Deus
escutou a sua oração, brotam de uma
certa falta de esperança, como se Ele
não nos escutasse. Não nos cabe
verificar como é a resposta de Deus,
habitualmente diferente da que
poderíamos esperar. «A oração tem o
seu centro e afunda as suas raízes no
mais profundo da pessoa; por isso,
não é facilmente decifrável e, pelo
mesmo motivo, pode estar sujeita a
mal-entendidos e mistificações.
Também neste sentido podemos
entender a expressão: rezar é difícil.
Com efeito, a oração é o lugar por
excelência da gratuidade, da tensão
para o Invisível, o Inesperado e o
Inefável. Por isso, a experiência da
oração é para todos um desafio, uma
“graça” a invocar, um dom d'Aquele
ao qual nos dirigimos»[1].

O Evangelho de hoje recolhe outra
petição dos discípulos ao Mestre:
«Aumenta a nossa fé». E escutamos a



surpreendente resposta do Senhor:
«Se tivésseis fé como um grão de
mostarda, diríeis a essa amoreira:
“Arranca-te daí e vai plantar-te no
mar”, e ela obedecer-vos-ia» (Lc 17,
6). Uma vez mais, a sabedoria divina
não se submete a uma resposta de
manual, mas destaca-se pela
novidade de uma proposta
transformadora. Cada vez que
rezamos, cada vez que pedimos ao
Senhor, Ele escuta-nos e, se a petição
é sincera, responde-nos. Mas não
com o estilo de resposta que
podemos esperar, mas com a que Ele
nos quer transformar. «A fé, por sua
natureza, pede para se renunciar à
posse imediata que a visão parece
oferecer; é um convite para se abrir à
fonte da luz, respeitando o mistério
próprio de um Rosto, que pretende
revelar-se de forma pessoal e no
momento oportuno»[2].



UMA SEMENTE de mostarda é
pequena e frágil, tem dentro de si
uma força silenciosa que a fará
crescer e converter-se numa árvore
grande. Do mesmo modo
conhecemos talvez na nossa vida
muitas pessoas que são como 
sementes de mostarda: pessoas
simples, humildes, que não chamam
a atenção, mas cuja fé firme e
perseverante lhes permite atravessar
provações difíceis sem perder a
esperança nem o amor. Não se
gabam dos seus méritos ou
capacidades, pois sabem que
receberam tudo de Deus. Mais ainda,
limitam-se a dizer o que Jesus ensina
no Evangelho: «Somos servos inúteis;
fizemos o que devíamos fazer».
«Assim é o reino de Deus: uma
realidade humanamente pequena,
formada por quantos são pobres de
coração, por quem não confia na
própria força, mas na força do amor
de Deus, pelos que não são
importantes aos olhos do mundo; e,



no entanto, é precisamente através
deles que irrompe a força de Cristo e
transforma aquilo que é
aparentemente insignificante»[3].

Um homem de fé não pretende
impor a Deus os seus próprios planos
nem O forçar a atuar de acordo com
as suas expetativas humanas. Sabe
que a sua visão é limitada, que os
seus desejos podem estar marcados
pelo pecado, e por isso não se apega
a eles como se fossem absolutos. A
sua atitude assemelha-se à de um
servo fiel: mantem-se atento à voz do
seu Senhor, disposto a obedecer, a
esperar e a atuar quando seja
necessário. Reconhece que a sua
grandeza, que tudo o que dá sentido
à sua existência, reside em saber-se
amado e apoiado por Deus. «A fé
comparável com o grão de mostarda
é uma fé que não é soberba nem
autoconfiante (…). É uma fé que na
sua humildade sente uma grande
necessidade de Deus e na sua



pequenez, abandona-se com plena
confiança a Ele. É a fé que nos dá a
capacidade de olhar com esperança
para os altos e baixos da vida, que
nos ajuda a aceitar até mesmo as
derrotas e os sofrimentos, sabendo
que o mal nunca teve, e nunca terá, a
última palavra»[4].

«A FÉ É UMA ADESÃO pessoal do
homem a Deus»[5]. No entanto, como
seres humanos limitados, nem
sempre vivemos essa adesão com a
constância e a plenitude que
desejaríamos. A nossa busca de Deus
vê-se por vezes interrompida por
distrações, debilidades ou cansaço.
São Josemaria expressava-o com
sinceridade numa das suas cartas: «O
resumo que faço sempre no final do
dia, ao fazer o meu exame, é pauper
servus et humilis! E isto quando não
digo: Josemaria, o Senhor, não está



contente com o Josemaria. Mas, como
a humildade é a verdade, são muitas
as vezes em que − tal como vos
sucede a vós − penso: Senhor, sim
não me lembrei nunca de mim, sim
pensei apenas em ti e, por ti, só
trabalhei para os outros! Então a
nossa alma de contemplativos
exclama com o Apóstolo: vivo autem
iam non ego: vivit vero in me Christus;
já não sou eu que vivo, mas é Cristo
que vive em mim»[6].

Com frequência, também a nós
sucede algo semelhante: o dia passa
entre muitas ocupações – a atenção à
família, o trabalho profissional, os
imprevistos –, e ao chegar a noite
invade-nos a impressão de não ter
estado de todo à altura. Talvez
pensemos que poderíamos ter rezado
melhor, ter amado mais, ter servido
com maior generosidade. E talvez
seja certo. Mas também pode ser
verdade, como dizia São Josemaria,
que sem nos darmos conta tenhamos



vivido focados em Deus e nos outros,
procurando identificar-nos com
Cristo, que «não veio para ser
servido, mas para servir» (Mt 20, 28).
Essa é, no fundo, a alegria do servo
humilde: ter passado o seu dia –
entre luzes e sombras – dando-se ao
seu Senhor, como fez a nossa Mãe.
«Olhai para Maria. Nunca criatura
alguma se entregou com mais
humildade aos desígnios de Deus. A
humildade da ancilla Domini, da
escrava do Senhor, é a razão que nos
leva a invocá-l’A como causa nostrae
laetitiae, causa da nossa alegria. Eva,
depois de pecar por querer, na sua
loucura, igualar-se a Deus, escondia-
se do Senhor e envergonhava-se:
estava triste. Maria, ao confessar-se
escrava do Senhor, é feita Mãe do
Verbo divino, e enche-se de alegria.
Que este seu júbilo de boa Mãe se nos
pegue a todos nós; que saiamos nisto
a Ela – a Santa Maria –, e assim nos
pareceremos mais com Cristo»[7].



[1] Bento XVI, Audiência, 11/05/2011.

[2] Francisco, Lumen Fidei, n. 13

[3] Bento XVI, Angelus, 17/06/2012.

[4] Francisco, Angelus, 06/10/2019.

[5] Catecismo da Igreja Católica, n.
150.

[6] São Josemaria, Carta 3, n. 90.

[7] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
109.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-xxvii-domingo-do-tempo-

comum-ciclo-c/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xxvii-domingo-do-tempo-comum-ciclo-c/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xxvii-domingo-do-tempo-comum-ciclo-c/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xxvii-domingo-do-tempo-comum-ciclo-c/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xxvii-domingo-do-tempo-comum-ciclo-c/

	Meditações: XXVII domingo do Tempo Comum (Ciclo C)

