
opusdei.org

Meditações: XXIII
domingo do Tempo
Comum (Ciclo A)

Reflexão para meditar no XXIII
domingo do Tempo Comum
(Ciclo A). Os temas propostos
são: toda uma família envolvida
na nossa luta; olhar cada irmão
como Deus o olha; a correção de
Jesus a Pedro.

Toda uma família envolvida na
nossa luta.
Olhar cada irmão como Deus o
olha.
A correção de Jesus a Pedro.

• 

• 

• 



QUANDO O Senhor chegou à Galileia
com os seus discípulos, fez um
discurso em que descreveu algumas
características da vida na Igreja.
Uma delas é a fraternidade: os
cristãos velam pelos seus irmãos,
como Cristo fez, para os atrair todos
ao Pai. Jesus sabia bem que muitas
vezes resistimos a ela e que, ao
convivermos uns com os outros,
podemos magoar alguém que nos é
próximo. Por isso, o Senhor propõe
uma solução audaz. Em vez de
retirarmos a nossa confiança ou de
resolver o problema com o
distanciamento, Ele pede aos seus
discípulos: «Se o teu irmão pecar
contra ti, vai e corrige-o a sós. Se te
ouvir, terás ganho o teu irmão» (Mt
18, 15).

Este costume evangélico consiste em
que uma pessoa, depois de o
considerar na sua oração com Deus,
nos dê uma sugestão para
melhorarmos algum aspeto concreto



da nossa vida. Esta ajuda dá-nos a
segurança de nos sabermos parte de
toda uma família envolvida na nossa
luta. Mostra que somos importantes
para alguém e que precisamos de ser
cuidados. É o fruto de ter alguém ao
nosso lado que não só nos aconselha
nas encruzilhadas importantes, mas
que nos compreende e anima
naquilo que nos pode custar no dia a
dia, mesmo que estas realidades
sejam muitas vezes as mesmas.
Assim, quando é necessário, esse
irmão ou irmã pode dar-nos uma
ajuda. Por isso, a correção fraterna é
o oposto da crítica, da maledicência
ou da difamação. Enquanto nestas
últimas há um julgar e um condenar,
na ajuda fraterna há um abraço que
acolhe e estimula para o futuro. O
Senhor conta com os outros para nos
ajudarem a sermos, com a Sua graça,
a melhor versão de nós mesmos, com
a nossa história e as nossas
particularidades. «Deus serve-se
muitas vezes da amizade autêntica



para realizar a Sua obra
salvadora»[1].

NA HISTÓRIA da Salvação, vemos
que Deus atua sempre num povo,
numa comunidade, numa família,
num grupo de amigos. Pensar que a
santidade prescinde do que os outros
podem fazer por nós poderia ser um
sintoma de isolamento. Por isso é
natural que, num contexto de
amizade, surja a correção fraterna. A
compreensão é talvez um dos
primeiros passos para podermos
ajudar. Evita que o nosso olhar
tropece em pormenores de pouca
importância, e convida-nos a
sintonizar com esse profundo anseio
de santidade que anima o atuar de
um cristão, e que, pouco a pouco,
impregna as diversas manifestações
da vida quotidiana.



S. Josemaria dizia que «mais do que
em "dar", a caridade está em
"compreender"»[2]. Em primeiro
lugar, leva-nos a ver as qualidades e
as virtudes dos outros. Ao ajudarmos
um irmão, procuramos olhar para
ele como Deus olha, e procuramos
cuidar dele como alguém que se
estima, valorizando o que há de bom
nele e as possibilidades de
amadurecer no amor. Portanto, o
que motiva a prática da correção
fraterna não é tanto o desejo de
preservar uma ordem externa, mas
sim o desejo de que a pessoa próxima
de mim seja cada vez mais feliz. Esta
certeza de procurar a sua felicidade
envolve, portanto, o máximo respeito
pela sua liberdade, porque só assim a
fraternidade é delicada e verdadeira.

«Põe-te sempre nas circunstâncias do
próximo – sugeria S. Josemaria –:
assim verás os problemas ou as
questões serenamente, não terás
desgostos, compreenderás,



desculparás, corrigirás quando e
como for necessário, e encherás o
mundo de caridade»[3]. A
compreensão não consiste em evitar
o dano que recebemos ou o muito
que o outro, na nossa opinião, pode
fazer melhor, mas permite-nos antes
entender que todos precisamos de
afeto e, sobretudo, do perdão, «como
Deus fez e faz com cada um de
nós»[4]. Ela diz-nos que os defeitos
podem não ter a última palavra na
relação com o outro. Como o prelado
do Opus Dei ensina, podemos ter a
certeza «de que o positivo é muito
superior ao negativo. Em qualquer
caso, o negativo não é motivo de
separação, mas de oração e de ajuda.
Se possível, de mais afeto. E se
necessário, de correção fraterna»[5].

O PRÓPRIO Jesus praticou a correção
fraterna em várias ocasiões. Talvez a



mais marcante seja a que fez a Pedro,
quando, depois de predizer a Sua
morte e Ressurreição, o apóstolo
começou a repreendê-lo, dizendo:
«Deus te livre, Senhor! Isso nunca te
há de acontecer!». Cristo corrigiu
imediatamente a atitude de Pedro:
«Afasta-te, Satanás! Tu és para mim
um estorvo, porque os teus
pensamentos não são os de Deus,
mas os dos homens» (Mt 16, 22-23). É
surpreendente ver que Jesus chama
"Satanás" àquele a quem, pouco
antes, tinha confiado as chaves do
Reino dos Céus! Poderíamos mesmo
dizer que é ainda mais
surpreendente não ouvir qualquer
reação negativa da parte de Pedro:
quem não teria desanimado ao ouvir
uma tal correção dos lábios de
Cristo?

Provavelmente, Pedro não
compreendeu bem o que estava a
acontecer. Mas de uma coisa tinha a
certeza: Cristo amava-o de todo o



coração. Não era apenas o Messias
esperado, mas era um amigo que se
preocupava com ele, que lhe
manifestava continuamente o Seu
afeto e que lhe ia revelando pouco a
pouco os mistérios profundos do Seu
projeto de Salvação. A correção
procurava, em primeiro lugar,
modificar uma importante atitude de
fundo. Por isso aquela repreensão,
embora dura, não o desanima, pois
tem a certeza de que Jesus só quer o
seu bem, e que o estava a tornar
participante da Sua sabedoria divina.
Ao mesmo tempo, Cristo sabe bem a
quem o está a dizer. As Suas palavras
sugerem que a Sua confiança em
Pedro era muito grande, e que sabia
que ele podia tirar proveito delas
sem se sentir ferido.

«Não se pode corrigir uma pessoa
sem amor e sem caridade»[6]. A
correção fraterna requer um
contexto – como o que se criou entre
Jesus e Pedro – em que se tenha



percebido a proximidade, o interesse
sincero e a preocupação real pela
vida do outro. Requer também
conhecer bem o irmão ou a irmã.
Assim, mais do que um ponto de
partida para uma relação de
amizade, ela é mais uma etapa no
caminho da fraternidade, que nos
permite partilhar muitos
quilómetros juntos. Podemos pedir à
Virgem Maria que nos ajude a velar
pelos nossos irmãos e a acolhê-los
com o seu mesmo olhar de
compreensão.

[1] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
01/11/2019, n. 5.

[2] São Josemaria, Caminho, n. 463.

[3] São Josemaria, Forja, n. 958.

[4] Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma de 2012, n. 1.



[5] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
16/02/2023, n. 4.

[6] Francisco, Meditações matutinas,
12/09/2014.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-xxiii-domingo-do-tempo-

comum-ciclo-a/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xxiii-domingo-do-tempo-comum-ciclo-a/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xxiii-domingo-do-tempo-comum-ciclo-a/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xxiii-domingo-do-tempo-comum-ciclo-a/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xxiii-domingo-do-tempo-comum-ciclo-a/

	Meditações: XXIII domingo do Tempo Comum (Ciclo A)

