
opusdei.org

Meditações: XXII
domingo do Tempo
Comum (Ciclo C)

Reflexão para meditar no XXII
domingo do Tempo Comum
(Ciclo C). Os temas propostos
são: humildade: conhecer a
miséria e a grandeza; uma luta
serena; a dor da humilhação.

Humildade: conhecer a miséria
e a grandeza.
Uma luta serena.
A dor da humilhação.

• 

• 
• 



AS LEITURAS deste domingo põem
em relevo o valor da humildade.
Jesus, no Evangelho, convida a
escolher o último lugar nos
banquetes, «porque quem se exalta
será humilhado e quem se humilha
será exaltado» (Lc 14, 11). A soberba
leva-nos a querer engrandecer-nos, a
recusar a nossa condição de
criaturas. Esse foi o pecado de Adão e
Eva: não aceitar os próprios limites,
desejar ser como Deus. «O soberbo é
quem se julga muito mais do que é
na realidade; quem anseia por ser
reconhecido como maior do que os
outros, quer ver sempre
reconhecidos os seus próprios
méritos e despreza os outros,
considerando-os inferiores»[1].

Pelo contrário, a humildade permite
olhar para nós mesmos com um
realismo sadio. São Josemaria
definia-a como a virtude que «nos
ajuda a conhecer simultaneamente a
nossa miséria e a nossa grandeza»[2].



Ao mesmo tempo que reconhecemos
os nossos limites e defeitos, somos
conscientes das nossas qualidades e
dos dons que recebemos de Deus.
Vermo-nos como somos, ver
claramente a nossa própria
realidade, pode dar-nos vertigens.
Pensamos que, se os outros vissem as
nossas debilidades, deixariam de nos
querer. Mas só a partir dessa
verdade – desse solo firme – se pode
construir uma vida autêntica, livre
do peso de aparentar, de fingir ser
quem não somos. Precisamos de nos
olhar com os olhos de Deus e repetir
com confiança: «Sou como sou, e
mesmo assim Deus quis-me para
alguma coisa».

«Quanto mais importante fores, mais
deves humilhar-te – lemos na
primeira leitura –, e encontrarás
graça diante do Senhor. Porque é
grande o poder do Senhor e os
humildes cantam a sua glória» (Sir 3,
18). A Sagrada Escritura mostra-nos



que aquilo que o mundo aplaude – o
poder, a riqueza, a influência –, para
o Senhor é insignificante. Pelo
contrário, aquilo que passa
despercebido, que é discreto, tem, na
realidade, um valor incalculável. «O
olhar humano procura sempre a
grandeza e fica deslumbrado com o
que é ostensivo. Deus, ao contrário,
não olha para as aparências, Deus
olha para o coração (cf. 1Sam 16, 7) e
encanta-se com a humildade»[3].

SÃO JOSEMARIA, numa carta dirigida
aos seus filhos, anima a não perder a
paz perante a experiência da própria
fragilidade. «Não admitamos o
desânimo, por causa das vossas
misérias pessoais ou das minhas,
pelas nossas derrotas. Abramos o
coração, sejamos simples:
continuemos a percorrer o caminho,
com mais carinho, com a força que



nos dá Deus, porque Ele é a nossa
fortaleza»[4]. A falta de esperança na
luta interior nasce, frequentemente,
da soberba, que, perante as nossas
quedas, nos faz pensar que a
santidade é inacessível e nos fecha à
confiança na ajuda de Deus e no
apoio dos outros.

A humildade, pelo contrário,
permite-nos combater com
serenidade, especialmente quando
nos sentimos mais frágeis. Quando o
desejo mais profundo é amar a Deus
sobre todas as coisas, voltar a
começar depois duma queda não se
vive como uma humilhação amarga.
«Se o Senhor vê que, sinceramente,
nos consideramos servos pobres e
inúteis, que temos o coração contrito
e humilhado, não nos desprezará,
unir-nos-á a Ele, à riqueza e ao poder
grande do Seu Coração amabilíssimo.
E aqui temos o endeusamento bom: o
de quem sabe que nada tem de bom
que não seja de Deus: que ele, por si



mesmo, não é nada, nada pode, nada
tem»[5]. São Josemaria costumava
dizer que se sentia «capaz de todos
os erros e de todos os horrores»[6].
Essa consciência realista da própria
debilidade conduz a procurar
fortaleza no Senhor, não nas nossas
qualidades ou méritos. A soberba
faz-nos ignorar esta capacidade de
cometer erros, faz-nos pensar que
somos imunes ao pecado; mas
quando nos confrontamos com a
realidade, quando nos deparamos
com o facto de que fizemos o mal que
não queríamos (cf. Rm 7, 19),
enchemo-nos de tristeza e frustração:
«Como é possível que tenha feito tal
coisa?». É exatamente então que
mais precisamos da humildade para
recordar a grandeza do coração
misericordioso de Deus e dar-nos
conta de que Ele já realizou a
salvação. A luta não procura
conquistar o seu amor, mas
redescobrir que o Senhor sempre
está à nossa espera para nos levantar



e fortalecer. «Todos nós temos
defeitos, mesmo que tenhamos
lutado durante anos e anos para os
vencer. Quando da nossa luta
ascética tiramos desânimo, é porque
somos orgulhosos. Temos que ser
humildes, com o desejo de sermos
fiéis. É verdade que servi inutiles
sumus. Mas, com estes servos inúteis,
o Senhor fará coisas muito grandes
no mundo, desde que façamos
alguma coisa da nossa parte: o
esforço de levantar a mão, para
agarrar a mão que Deus nos estende
do céu, com a Sua graça»[7].

EM MUITAS OCASIÕES viveremos
momentos que, ainda que sejam
humilhantes, podem tornar-se
autênticas oportunidades de
crescimento. Uma correção por parte
de alguém que nos é próximo. Pedir
perdão a quem se sentiu magoado –



com ou sem razão – pelas nossas
palavras ou ações. Que alguém nos
veja chorar, porque nos faltam as
forças ou não sabemos como
enfrentar uma dificuldade. Admitir
que, por doença ou por idade, já não
podemos realizar as mesmas coisas
ou até que já não podemos valer-nos
por nós mesmos. Reconhecer que nos
enganámos ao opinar ou julgar uma
situação.

É natural que estas experiências nos
doam, pois deixam à vista a nossa
fragilidade. Mas, se as acolhermos
com humildade, também nos podem
engrandecer. Porque, em vez de nos
agarrarmos à nossa própria imagem,
à nossa maneira de entender a vida
ou às nossas forças, abrimo-nos à
graça de Deus e à ajuda que nos
prestam os outros. «Que importa
tropeçar, se na dor da queda
encontramos a energia que nos
levanta de novo e nos impulsiona a
prosseguir com renovado alento?



Não esqueçais que santo não é o que
não cai, mas o que se levanta sempre,
com humildade e com santa
persistência»[8].

Deus reparou na Virgem Maria
precisamente pela sua humildade. «O
meu espírito se alegra em Deus meu
Salvador – canta no Magnificat –:
porque pôs os olhos na humildade da
sua serva» (Lc 1, 47-48). Por isso São
Josemaria animava a que nos
dirigíssemos a ela quando nos
sentirmos humilhados pelos nossos
erros. «Se verdadeiramente desejas
progredir na vida interior, sê
humilde. Recorre constantemente,
confiadamente, à ajuda do Senhor e
de sua Mãe bendita, que é também a
tua Mãe. Com serenidade, tranquilo,
por muito que te doa a ferida ainda
não sarada da tua última queda,
abraça de novo a cruz e diz: Senhor,
com o teu auxílio lutarei para não
parar, responderei fielmente aos teus
convites, sem temer as encostas



íngremes, nem a aparente monotonia
do trabalho habitual, nem os cardos
e pedras do caminho. Sei que a tua
misericórdia me assiste e que, no
fim, acharei a felicidade eterna, a
alegria e o amor pelos séculos sem
fim»[9].

[1] Francisco, Audiência, 06/03/2024.

[2] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
94.

[3] Francisco, Angelus, 15/08/2021.

[4] São Josemaria, Carta 2, n. 25.

[5] Ibid., n. 29.

[6] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
162.

[7] São Josemaria, Carta 2, n. 24



[8] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
131.

[9] Ibid.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-xxii-domingo-do-tempo-

comum-ciclo-c/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xxii-domingo-do-tempo-comum-ciclo-c/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xxii-domingo-do-tempo-comum-ciclo-c/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xxii-domingo-do-tempo-comum-ciclo-c/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xxii-domingo-do-tempo-comum-ciclo-c/

	Meditações: XXII domingo do Tempo Comum (Ciclo C)

