
opusdei.org

Meditações: XXII
domingo do Tempo
Comum (Ciclo B)

Reflexão para meditar no XXII
domingo do Tempo Comum
(Ciclo B). Os temas propostos
são: amar Deus com o coração e
com as obras; formar a própria
sensibilidade; ter um mundo
interior rico.

Amar Deus com o coração e
com as obras.
Formar a própria sensibilidade.
Ter um mundo interior rico.

• 

• 
• 



A LEI de Moisés prescrevia uma série
de ritos que representavam a pureza
moral com a qual uma pessoa se
devia aproximar de Deus.
Posteriormente, a tradição estendeu-
os a outros âmbitos para dar um
valor religioso a todas as ações. Antes
de comer, por exemplo, os judeus
costumavam lavar muitas vezes as
mãos, e faziam o mesmo com os
copos, os jarros e as vasilhas. Desta
maneira, a pureza exterior
simbolizava e expressava a pureza
interior. No entanto, no tempo de
Cristo, em alguns lugares o legalismo
das normas rituais tinha abafado o
verdadeiro sentido do culto a Deus.
Dava-se mais importância ao gesto
externo do que à atitude interior. E
numa ocasião em que alguns fariseus
criticaram os discípulos de Jesus por
comer sem lavar as mãos, o Senhor
aproveitou para falar sobre a
verdadeira pureza (cf. Mc 7, 1-23).



«Bem profetizou Isaías a respeito de
vós, hipócritas, como está escrito:
‘Este povo honra-me com os lábios,
mas o seu coração está longe de
mim’» (Mc 7, 6). Cristo assinala a
falta de coerência de alguns fariseus,
mais preocupados em manter as
aparências do que em desenvolver
um mundo afetivo que desfruta
fazendo o bem. Apesar de guardarem
com zelo os costumes da época, na
realidade fazem-no para ganhar o
respeito dos outros; ou seja, lavam a
parte externa do próprio copo, mas
esquecem-se de limpar a interna que,
no final de contas, é a mais
importante, pois é a que contém a
bebida. Existe, portanto, uma
profunda divisão na pessoa desses
fariseus. Por um lado, seguem um
comportamento exterior sem
mancha, têm um projeto valioso de
vida e têm uma existência em teoria
próxima de Deus; por outro lado,
pelo contrário, ocultam o verdadeiro
motivo que os move a agir, cultivam



uns sentimentos que os afastam de
Deus e alimentam desejos que não
estão em conformidade com a sua
identidade.

O Senhor quer que o amemos não só
com as obras, mas sobretudo com o
nosso coração. Somos uma unidade.
Não é possível levar a cabo um
projeto vital que valha a pena se o
nosso mundo interior, formado por
desejos, sonhos e sentimentos, não
está alinhado com ele. Por isso São
Josemaria dizia que o segredo da
perseverança é o amor[1]. Se este é o
principal motivo que move as nossas
ações, aprenderemos a desfrutar da
intimidade com Deus, do serviço aos
outros, do cumprimento dos
mandamentos… Deste modo, mesmo
os próprios erros serão ocasião para
nos convertermos e voltar a
fortalecer a nossa relação com o
Senhor. «Se fores fiel, poderás
chamar-te vencedor. Na tua vida,
mesmo que percas alguns combates,



não conhecerás derrotas. Não
existem fracassos – convence-te –, se
atuares com retidão de intenção e
com desejo de cumprir a Vontade de
Deus. Nesse caso, com êxito ou sem
ele, triunfarás sempre, porque terás
feito o trabalho com Amor»[2].

SEGUNDO o costume judaico, havia
certos alimentos que não se podiam
comer porque eram impuros.
Contudo, o Senhor convidou a
multidão a dirigir o olhar para o
próprio coração, pois é aí onde se
forjam os afetos e os desejos que
podem levar a afastar-se de Deus: «O
que sai do homem é que o torna
impuro; porque do homem é que
saem as más intenções: imoralidades,
roubos, assassinatos, adultérios,
cobiças, injustiças, fraudes,
devassidão, inveja, difamação,
orgulho, insensatez. Todos estes



vícios saem do interior do homem e
são eles que o tornam impuro» (Mc 7,
20-23).

Jesus afirma, portanto, que os maus
atos, antes de se exteriorizarem,
tiveram a sua origem previamente
no interior de cada um. Daí que seja
importante prestar atenção à própria
sensibilidade – entendida como
conjunto de sentimentos, desejos e
atrações – para estar perto do
Senhor. Ignorar o que alegra ou
entristece o coração dificulta o
conhecimento próprio e impede que
dirijamos a valiosa energia do
mundo interior para os ideais que
inspiram a existência. Nas escolhas
que fazemos cada dia, vamos
desenvolvendo pouco a pouco a
nossa sensibilidade. Se estão de
acordo com a nossa vocação,
podemos ir para lá da aparência do
gesto em si e aprender a desfrutar de
um tempo de oração, de um trabalho
bem feito ou de um ato de serviço.



Se, pelo contrário, nos afastam de
Deus e não estão em sintonia com a
nossa identidade, a energia do nosso
mundo interior vai na direção oposta
à de onde queremos; ou seja, reforça
os desejos e sentimentos contrários à
vocação e, portanto, influirá também
nas ações futuras. Por exemplo, se
dizemos uma mentira para ficar bem
perante um grupo de amigos ou
amigas, sentir-nos-emos mais
impelidos a atuar dessa forma
quando nos encontrarmos numa
situação semelhante.

Nos tempos de oração com o Senhor,
e no exame de consciência da noite,
podemos reler as coisas que sucedem
no nosso dia a dia. Deus pode ajudar-
nos a descobrir as nossas alegrias, as
nossas tristezas e, sobretudo, aqueles
que procuramos para saciar a nossa
sede de felicidade. Deste modo,
«vemos que o nosso coração não é
uma estrada onde acontece de tudo
sem que nós não o saibamos. Não.



Ver: o que ocorreu hoje? O que
aconteceu? O que me fez reagir? O
que me entristeceu? O que me
alegrou? O que foi desagradável e se
pratiquei algum mal aos outros.
Trata-se de ver o percurso dos
sentimentos, das atrações no meu
coração durante o dia»[3]. Colocar um
nome concreto nas experiências
internas que nos acontecem ajudará
a conhecer-nos melhor. Este é o
primeiro passo para libertar o
coração de tudo aquilo que nos
afasta de Deus.

O FACTO de que as más ações
tenham origem no interior do
homem não significa que as
realidades externas não tenham
nenhuma importância. De facto,
podem ter uma influência
significativa. Por exemplo, se o nosso
dia a dia está cheio de imagens e



sons estimulantes, e a simples
presença do silêncio nos incomoda,
provavelmente teremos dificuldade
em ouvir na oração a voz de Deus,
pois esta é como «um murmúrio de
brisa suave» (1Rs 19, 12). Satisfazer
constantemente os apelos dos
sentidos faz com que seja o mundo
exterior a tomar o controlo da nossa
interioridade. Isto não significa que
necessariamente nos proponha
coisas más, mas impede-nos de nos
habituarmos a distinguir as que nos
aproximam de Deus das que não,
pois com facilidade não conseguimos
ver, por detrás de uma aparência de
bondade, a desordem que o pecado
introduziu no mundo. «Deste modo,
hipnotiza-nos com a atratividade que
tais coisas suscitam em nós, coisas
bonitas, mas ilusórias, que não
podem cumprir o que prometem, e
assim no final deixam-nos uma
sensação de vazio e de tristeza.
Aquela sensação de vazio e de
tristeza é um sinal de que



empreendemos uma estrada que não
era correta, que nos desorientou»[4].

São Josemaria convidava a ter um
olhar exterior relacionado com o
mundo interior. «Para que hás de
olhar, se “o teu mundo” o trazes
dentro de ti?»[5]. Uma interioridade
rica, que desfruta de tudo o que tem
que ver com a própria vocação,
ajuda a dar a importância correta às
coisas externas. Ouvir uma canção,
ver um vídeo ou saber de uma
notícia pode esperar se sei que adiar
essa satisfação me ajudará a
trabalhar ou a rezar melhor mais à
frente. E tudo aquilo que possa fazer
mal à alma não só será entendido
como algo errado, mas também feio,
desagradável ou desafinado. Com
certeza poderá atrair de algum
modo, mas será fácil rejeitar essa
atração se realmente isso não nos
convém, porque rompe a harmonia e
a beleza do clima interior. Nenhuma
criatura humana teve um mundo



interior tão rico como o da Virgem
Maria. Ela poderá ajudar-nos a levar
ao coração as coisas que nos
acontecem e a cultivar uma
sensibilidade que desfrute da vida
junto do seu Filho.

[1] cf. São Josemaria, Caminho, n.
999.

[2] São Josemaria, Forja, n. 199.

[3] Francisco, Audiência,05/10/2022.

[4] Ibid.

[5] São Josemaria, Caminho, n. 184.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xxii-domingo-do-tempo-comum-ciclo-b/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xxii-domingo-do-tempo-comum-ciclo-b/


meditacoes-xxii-domingo-do-tempo-
comum-ciclo-b/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xxii-domingo-do-tempo-comum-ciclo-b/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xxii-domingo-do-tempo-comum-ciclo-b/

	Meditações: XXII domingo do Tempo Comum (Ciclo B)

