
opusdei.org

Meditações: XX
domingo do Tempo
Comum (Ciclo C)

Reflexão para meditar no XX
domingo do Tempo Comum
(Ciclo C). Os temas propostos
são: uma paz que complica;
queimar para embelezar; a
voragem do fogo.

Uma paz que complica.
Queimar para embelezar.
A vertigem do fogo.

A SAGRADA Escritura apresenta
Jesus de Nazaré como um semeador

• 
• 
• 



de paz. A aliança estabelecida por
Deus no Antigo Testamento é um
pacto de paz (cf. Is 54, 10), e o
Messias que Israel espera é o
«Príncipe da paz» (Is 9, 5). O Senhor
deseja a paz para aqueles que
entram em contacto com Ele (cf. Mc
5, 34) e espera que os Seus discípulos
sejam também construtores de paz
(cf. Mc 9, 50). Esse desejo pode,
porém, contrastar com as palavras
do Senhor contidas no Evangelho
deste domingo: «Pensais que Eu vim
estabelecer a paz na terra? Não. Eu
vos digo que vim trazer a divisão. A
partir de agora estarão cinco
divididos numa casa: três contra dois
e dois contra três. Estarão divididos o
pai contra o filho e o filho contra o
pai, a mãe contra a filha e a filha
contra a mãe, a sogra contra a nora e
a nora contra a sogra» (Lc 12, 49-53).
Como é possível que o Príncipe da
Paz se apresente como um causador
de divisão?



O próprio Jesus diz que a paz que Ele
estabelece não é como a que o
mundo entende (cf. Jo 14, 27). Por
vezes, podemos conceber a paz como
mera ausência de problemas, como
uma espécie de tranquilidade que
nos afasta de tudo o que possa
perturbar o nosso comodismo. No
entanto, essa abordagem dificilmente
pode conduzir a uma existência
plena, pois que «na doação, a vida se
fortalece; e se enfraquece no
comodismo e no isolamento. De
facto, os que mais desfrutam da vida
são os que deixam a segurança da
margem e se apaixonam pela missão
de comunicar a vida aos demais»[1].

A paz que o Senhor propõe é fruto da
descoberta de quem Ele é, e isso
implica complicar a nossa vida,
aventurar-se por territórios talvez
desconhecidos, mas com a certeza de
que é o próprio Deus que caminha
connosco. Essa é a paz que Cristo nos
dá, a certeza de que Ele está sempre



connosco, aconteça o que acontecer.
«Tive oportunidade de observar, em
algumas ocasiões, como reluziam os
olhos de um desportista, perante os
obstáculos que tinha de saltar. Que
vitória! Observai como domina as
dificuldades! Assim nos contempla
Deus, que ama a nossa luta: seremos
sempre vencedores, porque nunca
nos nega a omnipotência da sua
graça. E não importa então que haja
luta, porque Ele não nos
abandona»[2].

«EU VIM trazer o fogo à terra – diz o
Senhor –, e que quero Eu senão que
ele se acenda?» (Lc 12, 49). Embora
seja verdade que a imagem de um
fogo descontrolado evoca, talvez, em
nós imagens de destruição, o fogo
pode ser também uma força de
purificação, de transformação e até
de embelezamento da realidade. As



conquistas da ourivesaria, do
artesanato, da alimentação e da
medicina muito devem à eficácia do
fogo. Não é estranho, por isso, que
Jesus empregue essa imagem para
falar de renovação que Ele deseja dar
à nossa vida e ao mundo. Uma
renovação que consiste precisamente
em tomar o Seu partido, em O
reconhecer como Senhor, fazendo-O
crescer dentro de nós, com a ajuda
do Espírito Santo, pois Ele «mostrou-
nos, assim, um modelo de
humanidade santa que todos
podemos imitar, juntamente com a
promessa de um destino eterno que
ultrapassa todos os nossos limites e
capacidades»[3].

É bom desejar que esse fogo se ateie
e cresça em nós, implorando com o
salmista: «Sois o meu protetor e o
meu libertador: ó meu Deus, não
tardeis» (Sl 40, 18). A oração oferece-
nos a oportunidade de esse fogo se
poder atear. Na oração perseverante



e confiada, o Senhor vai-nos
moldando a Ele. Assim o expressava
São Josemaria: «E, na minha
meditação ateia-se o fogo. – Para isso
mesmo é que fazes oração, para te
tornares uma fogueira, lume vivo
que dê calor e luz. Por isso, quando
não souberes ir mais longe, quando
sentires que te apagas, se não
puderes lançar ao fogo troncos
olorosos, lança os ramos e a
folhagem de pequenas orações
vocais, de jaculatórias, que
continuem a alimentar a fogueira. –
E terás aproveitado o tempo»[4].
Talvez desejássemos que esse fogo se
propagasse em nós de modo
impetuoso, e talvez a oração nos
possa desencorajar quando nos
parece que não brota dali o fogo que
esperávamos. Mas, que é mais útil, o
incêndio ou a pequena chama? Às
vezes, é a chama pequena e discreta,
de aparência débil e vacilante, que se
pode aplicar num instrumento que,



desse modo, se converte em cautério
para curar e sarar.

DEIXAR que esse fogo nos modifique
e que transforme o mundo em que
vivemos nem sempre é pacífico. Sim,
o fogo purifica, mas também queima.
Para fazer a vida florescer, o cautério
aniquila os sedimentos de morte. É
natural que experimentemos uma
certa vertigem ou temor, e é natural
que às vezes os outros possam ver o
fogo como uma ameaça. A primeira
leitura da Missa, em que se narra a
prisão de Jeremias, oferece-nos um
testemunho disso: «Esse Jeremias
deve morrer, porque semeia o
desânimo entre os combatentes que
ficaram na cidade e também todo o
povo com as palavras que diz. Este
homem não procura o bem do povo,
mas a sua perdição» (Jr 38, 4).
Jeremias nada mais faz do que



comunicar a embaixada de Deus,
transmitindo aquilo que poderá
proporcionar a cada um e ao próprio
povo o seu verdadeiro bem: a vida
autêntica. No entanto, o profeta é
acusado de procurar o contrário, de
desejar o mal do povo. A nós,
homens, custa-nos, por vezes,
compreender que o fogo do Espírito
Santo é de vida e purificação, e não
de morte e destruição.

A história da salvação está balizada
por tantas vidas de filhas e filhos de
Deus que, tal como Jeremias, tiveram
consciência das suas limitações, mas
preservaram fielmente o tesouro da
fé, disponibilizando-o a tantas
pessoas. Os santos demonstram esse
empenho de Deus em embelezar,
curar e elevar as vidas de Seus filhos
e em renovar a paz na terra:
«Demonstram-no o testemunho dos
mártires, a coragem dos confessores
da fé, o impulso intrépido dos
missionários, a sinceridade dos



pregadores e o exemplo dos
missionários, alguns dos quais são
inclusive adolescentes e crianças.
Demonstra-o a própria existência da
Igreja que, não obstante os limites e
as culpas dos homens, continua a
atravessar o oceano da história,
impelida pelo sopro do Espírito e
animada pelo seu fogo
purificador»[5]. A Virgem Maria, que
também recebeu o fogo do Espírito
Santo, poderá ajudar-nos a ter um
coração ardente que espalhe a paz de
seu Filho à nossa volta.

[1] V Conferência Geral do
Episcopado Latino-americano e do
Caribe, Documento de Aparecida (29/
6/2007), 360; citado por Francisco, 
Evangelii Gaudium, n. 10.

[2] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
182.



[3] Leão XIV, Homilia, 09/05/2025.

[4] São Josemaria, Caminho, n. 92.

[5] Bento XVI, Homilia, 31/05/2009.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-xx-domingo-do-tempo-

comum-ciclo-c/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xx-domingo-do-tempo-comum-ciclo-c/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xx-domingo-do-tempo-comum-ciclo-c/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xx-domingo-do-tempo-comum-ciclo-c/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xx-domingo-do-tempo-comum-ciclo-c/

	Meditações: XX domingo do Tempo Comum (Ciclo C)

