opusdei.org

Meditacoes: XVIII
domingo do Tempo
Comum (Ciclo C)

Reflexdo para meditar no XVIII
domingo do Tempo Comum
(Ciclo C). Os temas propostos
sdo: a miragem do vicio;
vaidade e discricdo; avareza e
desprendimento

* A miragem do vicio.
* Vaidade e discricao.
* Avareza e desprendimento.

NA SEGUNDA leitura de hoje, Sdo
Paulo exorta os Colossenses a aspirar



as coisas do alto. E, para isso,
incentiva-os a arrancar o que houver
de mundano nas suas vidas:
«imoralidade, impureza, paixoes,
maus desejos e avareza que € uma
idolatria» (Cl 3, 5). Efetivamente,
uma vida que se arrasta pelo vicio
dificulta podermos contemplar a
Deus cara a cara no céu. Mas nao so,
também impede de saborearmos a
felicidade ja aqui na terra. Ainda
que, por vezes, 0 vicio se possa
apresentar como algo de atraente,
porque da a impressao de oferecer
uma alegria segura e intensa, o certo
€ que é como uma miragem: parece
real, mas ndo é. Serve-se, em geral,
de uma necessidade da natureza
humana - amar e ser amado, bem-
estar, paz... — e faz-nos crer que uma
boa maneira de a satisfazer é pelo
pecado. Contudo, sabe-se que esse
caminho nao leva a lado nenhum.
Embora talvez acalme durante um
tempo, acaba por pedir repeticdo e
com maior intensidade, sem



conceder uma verdadeira paz.
Provoca, por isso, um estado de
insatisfacdo permanente e,
inclusivamente, uma certa
incapacidade de gozar os prazeres
mais simples: apenas se encontra
algum consolo nos atos do vicio.

«0 coracdo do homem pode ceder as
mas paixoes, pode dar ouvidos a
tentacgdes nocivas disfarcadas sob
vestes convincentes, mas também
pode opor-se a tudo isto. Por mais
dificil que seja, o ser humano foi
feito para o bem, que o realiza
verdadeiramente, e pode também
praticar esta arte, fazendo com que
certas disposicdes se tornem
permanentes nele ou nela»". Essas
disposicOes sdo as virtudes que nos
permitem ter o habito de escolher o
bem ndo apenas de vez em quando,
mas de modo estavel. Uma pessoa
que vive as virtudes esta mais bem
preparada para governar as suas
paixdes e atuar, assim, com maior



liberdade: ndo quer preencher o seu
coracdo de qualquer maneira, mas
de um modo mais auténtico e
profundo, coerente com a sua
identidade crista. «A verdadeira
virtude — escreve Sdo Josemaria —
ndo € triste nem antipatica, mas
amavelmente alegre»". Certamente
que, no caminho da virtude, ndo
faltara a luta e o esforgo para
renunciar a atracdo do vicio. Mas o
importante ndo é abracar o sacrificio
pelo sacrificio, mas saber que, dessa
maneira, permitimos que a graca nos
va purificando, construindo assim
uma liberdade interior que permitira
desfrutar da vida junto do Senhor.
«0O combate espiritual leva-nos a
olhar mais de perto os vicios que nos
agrilhoam e a caminhar, com a graca
de Deus, para as virtudes que podem
florescer em nos, trazendo a
primavera do Espirito a nossa

vida»®,




A VAIDADE leva a construir a propria
felicidade sobre o que os outros
pensam de nos. Em hebraico, para se
referir a esse vicio emprega-se um
termo que significa “vapor” ou
“névoa”. Tendo isso em mente,
podemos compreender mais
profundamente a primeira leitura
deste domingo, que retoma o inicio
do Eclesiastes: «Vaidade das vaidades
—diz Coelet —, vaidade de vaidades,
tudo é vaidade!» (Co 1, 1-2). O autor
sagrado pretende espelhar que todos
os desejos do vaidoso — grandeza,
reconhecimento, éxito — sdo como o
vapor: apenas procuram uma
satisfacdo efémera, superficial, que
desaparece a primeira mudanca;
vive-se por um instante do vapor que
passa sem deixar rasto. «O
Eclesiastes explica a constituicdo
particular das coisas, e mostra-nos e
torna presente a vaidade de quanto
ha no mundo, para que possamos
entender que as coisas transitorias
ndo sdo dignas de serem apetecidas e



para que possamos compreender que
ndo devemos dirigir a nossa atencao
para coisas futeis ou sem
substancia»'.

Em certo sentido, a soberba leva a
instrumentalizar as relagdes: olha-se
para os outros como dispensadores
de aprovacdo. Para o vaidoso, «a sua
pessoa, as suas conquistas, os seus
sucessos devem ser exibidos a todos:
é um perene mendigo de aten¢do»™;
«considera-se a si mesmo como o sol
e o0 centro dos que estdo ao seu redor.
Tudo deve girar em torno dele»'.
Jesus, durante a Sua vida, advertiu
para o risco de se realizarem obras
boas apenas para se ser visto pelos
outros, pois que desse modo se esta a
preferir o reconhecimento humano a
recompensa divina (cf. Mt 6, 1); ao
mesmo tempo, elogiou os gestos
simples e discretos, como o da pobre
viuva que fez uma pequena oferenda
sem que ninguém a tivesse visto (cf.
Mc 12, 41-43). Se olharmos a nossa



volta, de certeza que iremos também
reconhecer muitas pessoas que, em
siléncio, se sacrificam por nos. A vida
cristd é composta por tantos gestos —
sorrir quando estamos cansados,
evitar comentarios que possam
magoar, partilhar o nosso tempo com
quem ndo nos damos tanto, um
trabalho discreto com que muitos
beneficiem — que exigem um esforgo
que, provavelmente, ird passar
despercebido aos outros, mas que
Deus, melhor do que ninguém, sabe
valorizar: «Teu Pai, que vé o oculto,
héa de premiar-te» (Mt 6, 4). E esse
prémio serd uma felicidade mais
estavel e auténtica, que nao depende
do vapor das mudancas de opinido
dos outros, mas da certeza de
agradar a Deus.

NO EVANGELHO de hoje, Jesus fala
de um homem rico que tinha uma



grande colheita. Perante uma tal
abundancia, pensou que, doravante,
a sua existéncia consistiria em
descansar, comer, beber e divertir-se.
«Mas Deus respondeu-lhe:
“Insensato! Esta noite teras de
entregar a tua alma. O que
preparaste, para quem sera?”. Assim
acontece a quem acumula para si, em
vez de se tornar rico aos olhos de
Deus». Por isso, Cristo adverte:
«Guardai-vos de toda a avareza: a
vida de uma pessoa nao depende da
abundancia dos seus bens» (Lc 12,
13-21). Na verdade, o vicio da
avareza leva a pensar que a
felicidade é uma questdo de
acumular experiéncias ou posses;
por outro lado, tudo aquilo que
implicar uma renuncia é sentido
como um drama, pois ndo se concebe
que se possa ser feliz sem um
determinado bem ou privando-se de
certas realidades. Foi o que
aconteceu ao jovem rico: nao
acreditou que pudesse ser feliz se



vendesse as suas propriedades.
Nessa passagem, o evangelista
assinala que ele se foi embora triste:
essa é a consequéncia de confiar a
propria felicidade as riquezas.

Por outro lado, no Evangelho
também vemos muitos outros casos
de pessoas que, perante o
chamamento do Senhor, ndo
hesitaram em O eleger acima de
todas as coisas, abandonando o que
tinham. E ndo se tratou de uma
renuncia abstrata e geral, mas bem
concreta: Pedro, Tiago e Jodo
deixaram as barcas na margem do
lago (cf. Lc 5, 11) e Mateus renunciou
ao seu trabalho lucrativo de
cobrador de impostos (cf. Mt 9, 9).
Ainda que, num primeiro momento,
esses gestos pudessem pressupor um
certo sacrificio para os apostolos, na
realidade eles vieram a alcancar um
bem maior porque, em vez de
acumular bens que mais cedo ou
mais cedo se consumiriam, optaram



por encher o seu coracdo com algo
que ndo desilude, nem desaparece: o
amor a Cristo. Por isso, Sdo
Josemaria tinha a certeza de que
quem decide viver para o Senhor, na
realidade ndo perde nada". Isto no
significa, evidentemente, desligar-se
totalmente das realidades materiais.
«Logicamente tens de empregar
meios terrenos — comentava o
fundador do Opus Dei —. Mas pde um
empenho muito grande em estares
desprendido de tudo o que for
terreno, para maneja-lo pensando
sempre no servico de Deus e dos
homens»™. Podemos pedir a Virgem
Maria que nos ajude a ter um
coracdo livre que receba, como
beneficio, tudo o que nos levar a
estar mais proximos do seu Filho.

[1] Francisco, Audiéncia, 13/03/2024.



[2] Sdo Josemaria, Caminho, n. 657.
[3] Francisco, Audiéncia, 03/01/2024.

[4] Sdo Basilio Magno, In principium
Proverbiorum 1.

[5] Francisco, Audiéncia, 28/02/2024.

[6] Sdo Josemaria, Amigos de Deus, n.
101.

[7] cf. Sdo Josemaria, Sulco, n. 21.

[8] Sdo Josemaria, Forja, n. 728.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-xviii-domingo-do-tempo-
comum-ciclo-c/ (18/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xviii-domingo-do-tempo-comum-ciclo-c/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xviii-domingo-do-tempo-comum-ciclo-c/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xviii-domingo-do-tempo-comum-ciclo-c/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xviii-domingo-do-tempo-comum-ciclo-c/

	Meditações: XVIII domingo do Tempo Comum (Ciclo C)

