
opusdei.org

Meditações: XVIII
domingo do Tempo
Comum (Ciclo C)

Reflexão para meditar no XVIII
domingo do Tempo Comum
(Ciclo C). Os temas propostos
são: a miragem do vício;
vaidade e discrição; avareza e
desprendimento

A miragem do vício.
Vaidade e discrição.
Avareza e desprendimento.

NA SEGUNDA leitura de hoje, São
Paulo exorta os Colossenses a aspirar

• 
• 
• 



às coisas do alto. E, para isso,
incentiva-os a arrancar o que houver
de mundano nas suas vidas:
«imoralidade, impureza, paixões,
maus desejos e avareza que é uma
idolatria» (Cl 3, 5). Efetivamente,
uma vida que se arrasta pelo vício
dificulta podermos contemplar a
Deus cara a cara no céu. Mas não só,
também impede de saborearmos a
felicidade já aqui na terra. Ainda
que, por vezes, o vício se possa
apresentar como algo de atraente,
porque dá a impressão de oferecer
uma alegria segura e intensa, o certo
é que é como uma miragem: parece
real, mas não é. Serve-se, em geral,
de uma necessidade da natureza
humana – amar e ser amado, bem-
estar, paz… – e faz-nos crer que uma
boa maneira de a satisfazer é pelo
pecado. Contudo, sabe-se que esse
caminho não leva a lado nenhum.
Embora talvez acalme durante um
tempo, acaba por pedir repetição e
com maior intensidade, sem



conceder uma verdadeira paz.
Provoca, por isso, um estado de
insatisfação permanente e,
inclusivamente, uma certa
incapacidade de gozar os prazeres
mais simples: apenas se encontra
algum consolo nos atos do vício.

«O coração do homem pode ceder às
más paixões, pode dar ouvidos a
tentações nocivas disfarçadas sob
vestes convincentes, mas também
pode opor-se a tudo isto. Por mais
difícil que seja, o ser humano foi
feito para o bem, que o realiza
verdadeiramente, e pode também
praticar esta arte, fazendo com que
certas disposições se tornem
permanentes nele ou nela»[1]. Essas
disposições são as virtudes que nos
permitem ter o hábito de escolher o
bem não apenas de vez em quando,
mas de modo estável. Uma pessoa
que vive as virtudes está mais bem
preparada para governar as suas
paixões e atuar, assim, com maior



liberdade: não quer preencher o seu
coração de qualquer maneira, mas
de um modo mais autêntico e
profundo, coerente com a sua
identidade cristã. «A verdadeira
virtude – escreve São Josemaria –
não é triste nem antipática, mas
amavelmente alegre»[2]. Certamente
que, no caminho da virtude, não
faltará a luta e o esforço para
renunciar à atração do vício. Mas o
importante não é abraçar o sacrifício
pelo sacrifício, mas saber que, dessa
maneira, permitimos que a graça nos
vá purificando, construindo assim
uma liberdade interior que permitirá
desfrutar da vida junto do Senhor.
«O combate espiritual leva-nos a
olhar mais de perto os vícios que nos
agrilhoam e a caminhar, com a graça
de Deus, para as virtudes que podem
florescer em nós, trazendo a
primavera do Espírito à nossa
vida»[3].



A VAIDADE leva a construir a própria
felicidade sobre o que os outros
pensam de nós. Em hebraico, para se
referir a esse vício emprega-se um
termo que significa “vapor” ou
“névoa”. Tendo isso em mente,
podemos compreender mais
profundamente a primeira leitura
deste domingo, que retoma o início
do Eclesiastes: «Vaidade das vaidades
– diz Coelet –, vaidade de vaidades,
tudo é vaidade!» (Co 1, 1-2). O autor
sagrado pretende espelhar que todos
os desejos do vaidoso – grandeza,
reconhecimento, êxito – são como o
vapor: apenas procuram uma
satisfação efémera, superficial, que
desaparece à primeira mudança;
vive-se por um instante do vapor que
passa sem deixar rasto. «O
Eclesiastes explica a constituição
particular das coisas, e mostra-nos e
torna presente a vaidade de quanto
há no mundo, para que possamos
entender que as coisas transitórias
não são dignas de serem apetecidas e



para que possamos compreender que
não devemos dirigir a nossa atenção
para coisas fúteis ou sem
substância»[4].

Em certo sentido, a soberba leva a
instrumentalizar as relações: olha-se
para os outros como dispensadores
de aprovação. Para o vaidoso, «a sua
pessoa, as suas conquistas, os seus
sucessos devem ser exibidos a todos:
é um perene mendigo de atenção»[5];
«considera-se a si mesmo como o sol
e o centro dos que estão ao seu redor.
Tudo deve girar em torno dele»[6].
Jesus, durante a Sua vida, advertiu
para o risco de se realizarem obras
boas apenas para se ser visto pelos
outros, pois que desse modo se está a
preferir o reconhecimento humano à
recompensa divina (cf. Mt 6, 1); ao
mesmo tempo, elogiou os gestos
simples e discretos, como o da pobre
viúva que fez uma pequena oferenda
sem que ninguém a tivesse visto (cf.
Mc 12, 41-43). Se olharmos à nossa



volta, de certeza que iremos também
reconhecer muitas pessoas que, em
silêncio, se sacrificam por nós. A vida
cristã é composta por tantos gestos –
sorrir quando estamos cansados,
evitar comentários que possam
magoar, partilhar o nosso tempo com
quem não nos damos tanto, um
trabalho discreto com que muitos
beneficiem – que exigem um esforço
que, provavelmente, irá passar
despercebido aos outros, mas que
Deus, melhor do que ninguém, sabe
valorizar: «Teu Pai, que vê o oculto,
há de premiar-te» (Mt 6, 4). E esse
prémio será uma felicidade mais
estável e autêntica, que não depende
do vapor das mudanças de opinião
dos outros, mas da certeza de
agradar a Deus.

NO EVANGELHO de hoje, Jesus fala
de um homem rico que tinha uma



grande colheita. Perante uma tal
abundância, pensou que, doravante,
a sua existência consistiria em
descansar, comer, beber e divertir-se.
«Mas Deus respondeu-lhe:
“Insensato! Esta noite terás de
entregar a tua alma. O que
preparaste, para quem será?”. Assim
acontece a quem acumula para si, em
vez de se tornar rico aos olhos de
Deus». Por isso, Cristo adverte:
«Guardai-vos de toda a avareza: a
vida de uma pessoa não depende da
abundância dos seus bens» (Lc 12,
13-21). Na verdade, o vício da
avareza leva a pensar que a
felicidade é uma questão de
acumular experiências ou posses;
por outro lado, tudo aquilo que
implicar uma renúncia é sentido
como um drama, pois não se concebe
que se possa ser feliz sem um
determinado bem ou privando-se de
certas realidades. Foi o que
aconteceu ao jovem rico: não
acreditou que pudesse ser feliz se



vendesse as suas propriedades.
Nessa passagem, o evangelista
assinala que ele se foi embora triste:
essa é a consequência de confiar a
própria felicidade às riquezas.

Por outro lado, no Evangelho
também vemos muitos outros casos
de pessoas que, perante o
chamamento do Senhor, não
hesitaram em O eleger acima de
todas as coisas, abandonando o que
tinham. E não se tratou de uma
renúncia abstrata e geral, mas bem
concreta: Pedro, Tiago e João
deixaram as barcas na margem do
lago (cf. Lc 5, 11) e Mateus renunciou
ao seu trabalho lucrativo de
cobrador de impostos (cf. Mt 9, 9).
Ainda que, num primeiro momento,
esses gestos pudessem pressupor um
certo sacrifício para os apóstolos, na
realidade eles vieram a alcançar um
bem maior porque, em vez de
acumular bens que mais cedo ou
mais cedo se consumiriam, optaram



por encher o seu coração com algo
que não desilude, nem desaparece: o
amor a Cristo. Por isso, São
Josemaria tinha a certeza de que
quem decide viver para o Senhor, na
realidade não perde nada[7]. Isto não
significa, evidentemente, desligar-se
totalmente das realidades materiais.
«Logicamente tens de empregar
meios terrenos – comentava o
fundador do Opus Dei –. Mas põe um
empenho muito grande em estares
desprendido de tudo o que for
terreno, para manejá-lo pensando
sempre no serviço de Deus e dos
homens»[8]. Podemos pedir à Virgem
Maria que nos ajude a ter um
coração livre que receba, como
benefício, tudo o que nos levar a
estar mais próximos do seu Filho.

[1] Francisco, Audiência, 13/03/2024.



[2] São Josemaria, Caminho, n. 657.

[3] Francisco, Audiência, 03/01/2024.

[4] São Basílio Magno, In principium
Proverbiorum 1.

[5] Francisco, Audiência, 28/02/2024.

[6] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
101.

[7] cf. São Josemaria, Sulco, n. 21.

[8] São Josemaria, Forja, n. 728.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-xviii-domingo-do-tempo-

comum-ciclo-c/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xviii-domingo-do-tempo-comum-ciclo-c/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xviii-domingo-do-tempo-comum-ciclo-c/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xviii-domingo-do-tempo-comum-ciclo-c/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xviii-domingo-do-tempo-comum-ciclo-c/

	Meditações: XVIII domingo do Tempo Comum (Ciclo C)

