
opusdei.org

Meditações: XIX
domingo do Tempo
Comum (Ciclo B)

Reflexão para meditar no XIX
domingo do Tempo Comum
(Ciclo B). Os temas propostos
são: quando caminhamos no
deserto; Jesus oferece-nos um
alimento único; a Eucaristia,
loucura de Amor.

Quando caminhamos no
deserto.
Jesus oferece-nos um alimento
único.
A Eucaristia, loucura de Amor.

• 

• 

• 



O FIO condutor da liturgia deste
domingo é a Eucaristia. A primeira
leitura apresenta-nos o profeta Elias
a fugir daqueles que o queriam
matar. Depois de caminhar um dia
inteiro pelo deserto ficou sem forças
e, dirigindo-se a Deus, exclamou: «Já
basta, Senhor. Tirai-me a vida,
porque não sou melhor que meus
pais». Exausto, adormeceu à sombra
de um junípero até que um anjo o
despertou e lhe disse: «Levanta-te e
come». Elias viu que à sua cabeceira
«havia um pão cozido e uma bilha de
água. Comeu e bebeu, e voltou a
deitar-se. O anjo do Senhor veio
segunda vez, tocou-lhe e disse-lhe:
“Levanta-te e come, porque ainda
tens um longo caminho a percorrer”.
Levantou-se, comeu e bebeu; e, com
as forças daquele alimento,
caminhou quarenta dias e quarenta
noites até ao Horeb, o monte de
Deus» (1Rs 19, 4-8).



A experiência de Elias assemelha-se à
do povo de Israel quando saiu do
Egipto perseguido pelo faraó. O
alimento que recebeu do anjo foi
visto na tradição da Igreja como uma
figura da Eucaristia. «Os fiéis,
enquanto vivem neste mundo, pela
graça deste sacramento desfrutam de
paz e tranquilidade de consciência;
reanimados depois, pela sua virtude,
sobem à glória e bem-aventurança
eterna, à maneira de Elias, o qual,
fortalecido com o pão cozido debaixo
das cinzas, andou (quarenta dias e
quarenta noites) até chegar ao
Horeb, monte de Deus, quando
chegou a hora de sair desta vida»[1].

Tal como Elias, durante a nossa vida,
atravessamos momentos em que nos
sentimos sem forças. Tal como Elias
também sofremos de fadiga
psicológica e também da alma.
Nessas alturas, talvez não
percebamos muito bem o sentido de 
caminharmos no deserto e, como ao



profeta, pode assaltar-nos o
desespero e o desejo de nos
rendermos. Deus não fica indiferente
perante essa situação. Por isso
«decidiu ficar no Sacrário para nos
alimentar, para nos fortalecer, para
nos divinizar, para dar eficácia ao
nosso trabalho e ao nosso esforço»[2].
Quando recebemos o Senhor na
Comunhão, ou quando fazemos um
tempo de oração diante d’Ele,
podemos confiar-Lhe tudo aquilo que
nos faz sofrer: medos, dúvidas,
cansaço, preocupações…
Normalmente, Deus não vai resolver
os nossos problemas de um dia para
o outro, mas ajudar-nos-á, como a
Elias, a caminhar por esse deserto
com força, confiança e serenidade.

NO EVANGELHO de hoje, Jesus
apresenta-se como o Pão da Vida. «Os
vossos pais comeram o maná e



morreram. Este pão é o que desce do
céu, para que não morra quem dele
comer. Eu sou o pão vivo que desceu
do céu. Quem comer deste pão,
viverá eternamente. E o pão que Eu
hei de dar é a minha carne, que Eu
darei pela vida do mundo» (Jo 6,
49-51). O maná que os israelitas
comeram no deserto deu-lhes forças
para chegar à terra prometida. Mas
agora «Jesus fala de si mesmo como
do verdadeiro pão que desceu do
céu, capaz de manter em vida, não
por um momento, ou durante um
trecho do caminho, mas para
sempre. Ele é o alimento que dá a
vida eterna, porque é o Filho
unigénito de Deus, que se encontra
no seio do Pai, vindo para doar ao
homem a vida em plenitude, para
introduzir o homem na vida do
próprio Deus»[3].

Certamente que muitas realidades
terrenas nos ajudam a recuperar as
forças: um programa em família,



uma boa refeição, um pouco de
desporto… Na realidade, muitas
preocupações desaparecem, ou
adquirem uma outra dimensão,
quando sabemos descansar. Tudo
isto é necessário e também faz parte
do caminho para a santidade:
também aí somos chamados a
encontrar Deus. Mas, ao mesmo
tempo, experimentamos os limites
desses bens. Basear a própria vida
apenas à volta destes pães causa
frustração, pois não conseguem dar
resposta aos desejos mais autênticos
do homem. Quem os comer, talvez
fique saciado por um tempo, mas em
breve exigirá mais. Jesus oferece-nos
um alimento único. «Não um pão
entre muitos outros, mas o pão da
vida. Em síntese, sem Ele, mais do
que viver, vai-se vivendo: pois só Ele
nutre a nossa alma, só Ele nos perdoa
daquele mal que sozinhos não
conseguimos superar, só Ele nos faz
sentir amados, até quando todos nos
desiludem, só Ele nos dá a força de



amar, só Ele nos dá a força de
perdoar nas dificuldades, só Ele
infunde no coração a paz que
procuramos, só Ele dá a vida para
sempre, quando a vida aqui na terra
acaba»[4]. Cada vez que comermos
esse pão, Deus vem até à nossa alma
e alimenta-nos no nosso caminhar
terreno em direção à meta do céu.

ALGUNS judeus, depois de escutarem
o discurso do pão da vida de Jesus,
puseram-se a murmurar entre si:
«Não é Ele Jesus, o filho de José? Não
conhecemos o seu pai e a sua mãe?
Como é que Ele diz agora: “Eu desci
do Céu”?» (Jo 6, 42). A primeira
reação à promessa da Eucaristia é o
escândalo. Provavelmente, muitos
dos ali presentes conheciam bem, há
anos, quem era Jesus. Por isso, não
conseguiam perceber que aquele que
lhes parecia tão familiar pudesse ser



Deus. E muito menos que fosse
necessário comer a Sua carne para
alcançar a vida eterna. Talvez
tivessem em mente uma ideia de um
Deus distante, alheio aos assuntos
dos homens. Ou talvez não pudessem
imaginar um Deus tão próximo, que
se misturava com os homens daquela
maneira. Em qualquer caso, Deus
assumiu a natureza humana «para
mim, para ti, para todos nós, a fim de
entrar na nossa vida. E interessa-lhe
tudo da nossa vida. Podemos falar-
lhe dos afetos, do trabalho, do dia a
dia, das dores, das angústias, de
muitas coisas. Podemos contar-lhe
tudo, pois Jesus deseja ter esta
intimidade connosco. O que não
deseja? Ser relegado para um
segundo plano – Ele que é o pão – ser
negligenciado e posto de lado, ou ser
chamado em causa somente quando
precisamos dele»[5].

São Josemaria gostava de considerar
que Cristo, ao permanecer na



Eucaristia, nos mostra o seu amor de
uma forma ao mesmo tempo
humana e divina. Dava exemplo de
duas pessoas que «desejariam ficar
sempre juntas, mas o dever – ou seja
o que for – obriga-as a afastar-se uma
da outra. Não podem, portanto,
continuar uma junto da outra, como
seria do seu gosto. Nestas ocasiões, o
amor humano, que por maior que
seja, é sempre limitado, costuma
recorrer aos símbolos. As pessoas
que se despedem trocam lembranças
entre si, talvez uma fotografia onde
se escreve uma dedicatória tão
calorosa, que até admira que não
arda o papel. Mas não podem ir além
disso, porque o poder das criaturas
não vai tão longe como o seu querer.
Ora o que não está na nossa mão,
consegue-o o Senhor. Jesus Cristo,
perfeito Deus e perfeito Homem, não
deixa um símbolo, mas uma
realidade. Fica Ele mesmo»[6]. A
Eucaristia é um mistério perante o
qual só nos podemos maravilhar. É a



prova definitiva do amor de Deus e
do seu desejo que cheguemos à vida
eterna. E trata-se de um dom que se
tornou possível graças a uma pessoa.

«Pois bem, de quem assumiu o Filho
de Deus esta sua "carne", a sua
humanidade concreta e terrena?
Assumiu-a da Virgem Maria. Deus
assumiu dela o corpo humano para
entrar na nossa condição mortal»[7].
Podemos pedir-lhe a Ela que
saibamos pôr a Eucaristia, «loucura
de Amor»[8], no centro da nossa vida.

[1] Catecismo Romano 2, 4, 54

[2] São Josemaria, Cristo que passa, n.
151.

[3] Bento XVI, Angelus, 12/08/2012.

[4] Francisco, Angelus, 08/08/2021.



[5] Ibid.

[6] São Josemaria, Cristo que passa, n.
83.

[7] Bento XVI, Angelus, 16/08/2009.

[8] São Josemaria, Caminho, n. 432.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-xix-domingo-do-tempo-

comum-ciclo-b/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xix-domingo-do-tempo-comum-ciclo-b/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xix-domingo-do-tempo-comum-ciclo-b/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xix-domingo-do-tempo-comum-ciclo-b/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-xix-domingo-do-tempo-comum-ciclo-b/

	Meditações: XIX domingo do Tempo Comum (Ciclo B)

