
opusdei.org

Meditações: terça-
feira da III semana
do Advento

Reflexão para meditar na terça-
feira da III semana do Advento.
Os temas propostos são: a
humildade e o orgulho; o amor
manifesta-se em obras
concretas; a parábola dos dois
filhos.

A humidade e o orgulho.
O amor manifesta-se em obras
concretas.
A parábola dos dois filhos. 

• 
• 

• 



E DENTRO DE POUCOS DIAS,
ajoelhar-nos-emos perante o Menino
na gruta de Belém. Ali, olharemos
com assombro a grandeza do amor
de Deus num recém-nascido. A
Encarnação ensina-nos o caminho
para sermos grandes, que nada mais
é do que tornarmo-nos pequenos. S.
Paulo exprime bem a humildade
daquele Filho que, sendo Deus,
«aniquilou-Se a Si próprio.
Assumindo a condição de servo (...),
humilhou-Se ainda mais, obedecendo
até à morte» (Flp 2, 7-8). Esse é o
segredo que o nosso Salvador nos
ensina em cada Natal. O Verbo feito
carne mostra-nos que o Senhor do
universo triunfa em humildade.
Precisamente por este rebaixamento
«Deus O exaltou e Lhe deu um nome
que está acima de todos os nomes,
para que ao nome de Jesus todos se
ajoelhem» (Flp 2, 9-10).

Na primeira leitura, encontramos
uma veemente exortação do profeta



Sofonias à conversão. Acusa
Jerusalém de orgulho e rebelião
porque «não escutou nenhum apelo,
nem aceitou qualquer aviso. Não
confiou no Senhor, nem se
aproximou do seu Deus» (Sf 3, 2).
Pelo contrário – afirma no seu
oráculo – o povo alardeava a sua
arrogância e vangloriava-se no
monte santo (cf. Sf 3, 11). Esta mesma
tentação continua presente quando
«o soberbo procura inutilmente
arrancar Deus – que é misericordioso
com todas as criaturas – do Seu trono
para se colocar lá ele»[1].

Para comunicar o Seu amor paternal,
Deus espera que o homem se
reconheça livremente como uma
criatura necessitada. O pedido que
fazemos na oração sobre as
oferendas da Missa de hoje agrada
muito ao Senhor: «Deixai-Vos
aplacar, Senhor, pela humildade das
nossas orações e dos nossos dons; e
como não temos méritos diante de



Vós, vinde Vós em nossa ajuda»[2].
Devemos pedir com frequência ao
Senhor que nos afaste da tentação do
orgulho, porque «se consegue
atormentar alguém com as suas
múltiplas alucinações, – assinalava S.
Josemaria – a pessoa atacada veste-se
de aparências, enche-se de vazio,
envaidece-se como o sapo da fábula,
que inchava o papo, cheio de
presunção, até que rebentou»[3].
Quão diferente é a atitude de Deus
que, ao vir à terra, Se faz uma
criança frágil, necessitada de toda a
ajuda, incapaz de Se impor com
violência aos outros, para tornar
agradável o caminho de todos até ao
presépio.

«A MINHA ALMA gloria-se no
Senhor! Que os humildes saibam e se
alegrem. Enaltecei comigo o Senhor;
exaltemos juntos o Seu nome» (Sl 34,



3-4). A humildade «ajuda-nos a
conhecer, simultaneamente, a nossa
miséria e a nossa grandeza»[4].

S. Josemaria referiu-se à humildade
como o endeusamento bom da
criatura que conhece o amor que
Deus colocou nela. O seu principal
inimigo é o endeusamento mau,
fruto do orgulho: gloriar-se de si
mesmo em vez de se gloriar no
Senhor. O coração que sabe que é
abençoado com tantas graças do céu
procura responder com
generosidade ao Senhor, porque
«amor com amor se paga»[5]. Não é
possível amar em geral, nem é amor
o que fica só em boas intenções. O
amor manifesta-se em atos concretos
que revelam algo do que acontece no
coração de quem ama. Um amor que
não deixa a sua marca em
pormenores, nas expressões de afeto
pode apagar-se a pouco e pouco ou
permanecer pequeno, sem
experimentar a verdadeira alegria.



«No entardecer da vida seremos
examinados pelo amor», dizia S. João
da Cruz, porque o amor torna
autêntico o valor das nossas obras.

Pode dizer-se que o amor tem duas
características fundamentais: tende a
dar, mais do que a receber; e procura
manifestar-se mais em ações do que
em palavras. «Quando dizemos que
está mais em dar do que em receber,
é porque o amor comunica-se
sempre, sempre se comunica, e é
recebido pelo amado»[6]. E «quando
dizemos que está mais nas obras do
que nas palavras» é porque «o amor
sempre dá vida, faz crescer»[7]. Um
bom termómetro para conhecer o
nosso amor a Deus seria perguntar-
nos como servimos e procuramos
fazer felizes os que nos são
próximos, «porque aquele que não
ama o seu irmão, a quem vê, não
pode amar a Deus, a quem não
vê» (1Jo 4, 20). O amor a Deus e o
amor ao próximo são inseparáveis,



são como a cara e a coroa de uma
moeda. «Não há caminho mais
seguro para chegar a Deus do que o
amor ao próximo»[8], afirmou Sto.
Agostinho, porque «o amor ao
próximo é como o ninho do amor de
Deus»[9], é o lugar em que este cresce.

NO EVANGELHO DE HOJE, Nosso
Senhor conta-nos a história de dois
filhos (Mt 21, 28-32). O pai pede-lhes
que trabalhem na vinha da família e
os irmãos têm reações muito
diferentes. O primeiro responde com
rebeldia e falta de respeito: “Não
quero”. O segundo, aparentemente
mais obediente, diz que sim. Passado
o primeiro arrebato, o filho do não
reconsidera, arrepende-se e vai
trabalhar na vinha. O filho do sim,
por outro lado, não vai ao seu
trabalho. O primeiro, conclui Jesus,
cai por fraqueza, mas, animado pela



fé, levanta-se e obedece ao pai. Por
outro lado, o segundo não é fiel à sua
promessa e representa os chefes do
povo que honram a Deus «com os
lábios, mas o seu coração está longe
de Mim» (Is 29, 13; Mt 15, 8).

Jesus, nesta parábola, também fala
ao nosso coração. Certamente
encontramos algo do comportamento
de cada um desses filhos na nossa
vida. Muitas vezes as nossas
disposições são excelentes, mas por
fraqueza não conseguimos realizar
os nossos bons desejos. E muitas
vezes acontece-nos o contrário:
depois de uma primeira reação
rebelde, corrigimo-nos e, com a ajuda
da graça, abraçamos com amor a
vontade de Deus. Ambas as atitudes
geralmente estão presentes na nossa
luta interior e devemos conhecê-las
de perto para saber como reagir em
todos os momentos. Poderíamos
imaginar também a existência de um
terceiro filho: aquele que diz “sim,



vou” e com as suas obras ratifica
sempre as suas palavras. Este filho –
fiel em todas as ocasiões – é, na
realidade, Jesus Cristo, que nos
convida a entrar no Seu movimento
de amor ao Pai.

Hoje podemos dizer a Deus, na nossa
oração: como gostaria de ser um filho
como Jesus! Um filho que responde
sim! E quando não o somos, então é o
momento de dizer ao Senhor que
tenha paciência connosco. Cair no
desânimo seria uma manifestação de
orgulho, far-nos-ia compreender que
pomos a nossa esperança em nós
próprios e não em Deus. Perante o
conhecimento da própria fraqueza,
S. Josemaria suplicou com
simplicidade: «Senhor, Tu, que
curaste tantas almas, faz com que, ao
ter-Te no meu peito ou ao
contemplar-Te no Sacrário, Te
reconheça como Médico divino»[10].
Este humilde pedido nos dará paz e,
segurando a mão da nossa Mãe,



levantar-nos-emos mais uma vez
com esperança.

[1] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
100.

[2] Oração sobre as oferendas, terça-
feira da III semana do Advento.

[3] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
100.

[4] Ibid., n. 94.

[5] Ditado popular.

[6] Francisco, Homilia, 27/06/2014.

[7] Ibid.

[8] Sto. Agostinho, Sobre os costumes
da Igreja Católica, 1, 26, 48.

[9] Sto. Agostinho, Ibid., 1, 26, 5.



[10] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
93.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-terca-feira-terceira-semana-

advento/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-terca-feira-terceira-semana-advento/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-terca-feira-terceira-semana-advento/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-terca-feira-terceira-semana-advento/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-terca-feira-terceira-semana-advento/

	Meditações: terça-feira da III semana do Advento

