
opusdei.org

Meditações: terça-
feira da XXVIII
semana do Tempo
Comum

Reflexão para meditar na terça-
feira da XXVIII semana do
Tempo Comum. Os temas
propostos são: descobrir o bem
do que fazemos; a castidade é
uma afirmação gozosa;
reorientar os nossos desejos.

Descobrir o bem do que
fazemos.
A castidade é uma afirmação
gozosa.
Reorientar os nossos desejos.

• 

• 

• 



JESUS está na casa de um fariseu. Ao
chegar à mesa, o anfitrião fica
surpreendido ao ver que o Senhor
não se lavou antes da refeição. E o
Mestre, sabendo para onde iam os
seus pensamentos, diz-lhe: «Vós, os
fariseus, limpais o exterior do copo e
do prato, mas o vosso interior está
cheio de rapina e perversidade.
Insensatos! Quem fez o interior não
fez também o exterior?» (Lc 11,
39-40).

O Senhor não condenou a prática da
lavagem. O que pretendia transmitir
era antes que, acima das aparências,
o que realmente conta é o espírito
com que se realizam as boas obras.
«Dizia-lhes que eles só se
importavam com as coisas externas e
que desprezavam as coisas internas
como se fossem alheias, porque não
sabiam que o que se fazia com o



corpo tinha que ser feito também
com a alma»[1].

Neste sentido, a santidade não
consiste em incorporar cada vez
mais boas obras na nossa vida. Para
que sejam realmente boas, é
necessário que sejam acompanhadas
de uma interioridade que adere
sinceramente a esse bem; ou seja,
que desenvolvamos uma atitude que
nos leva a refletir sobre as razões das
nossas ações, para que as nossas
ações tenham uma raiz saudável e
também tendam para um bem
valioso, embora aparentemente o
resultado não seja claro ao princípio.
Por exemplo, lutar para não se
aborrecer para evitar problemas e
para que ninguém perturbe a nossa
paz pode-nos mover até certo ponto e
pode ter uma origem parcialmente
egoísta. Por outro lado, se o que nos
move é o desejo de sermos pessoas
que reagem com serenidade para
preservar a caridade e a unidade de



um grupo, estaremos entusiasmados
para lutar no dia a dia, mesmo que às
vezes pareçamos um pouco mal-
humorados, melindrosos ou
ressentidos. Com o tempo e a graça
de Deus, o nosso esforço para sermos
sinceramente mansos dará lugar a
novos ideais, como chegar a uma
idade avançada sendo pessoas
encantadoras, que transmitem
alegria e compreensão.

S. JOSEMARIA considerava a virtude
da castidade como uma «alegre
afirmação»[2]. Esta abordagem
contrasta com a daqueles que
colocam uma ênfase excessiva no
não, como se a virtude consistisse
simplesmente em não fazer, não
pensar ou não olhar. Mais uma vez, a
boa ação requer uma boa terra para
criar raízes: é preciso um bom
desejo, uma nobre intenção para



impulsioná-la. A castidade é,
portanto, um sim ao amor, porque é
o amor que a torna valiosa e lhe dá
sentido. Naturalmente, é preciso
dizer não a certos atos ou atitudes
contrárias ao amor e que toda a
pessoa sensata percebe precisamente
como negações do amor. Mas, apesar
de exigir alguns nãos, a castidade é
uma realidade eminentemente
positiva.

Nesta luta, como acontece com
qualquer outra virtude, às vezes será
necessário agir contra a inclinação, e
então talvez os nãos estejam mais
presentes. Contudo, a experiência
cristã mostra a importância de
recordar que este não é o objetivo; é
apenas um passo que, se não for
seguido por outros, apenas formará a
capacidade de parar, de reprimir a
nossa vontade. Ordenar a tendência
à beleza e ao prazer significa
integrar a castidade no bem da
pessoa: conhecer os próprios desejos,



purificá-los e integrá-los até conferir
unidade à nossa vida, para que os
desejos e, em geral, a nossa
sensibilidade, sejam
progressivamente coerentes com a
nossa identidade e a reforcem. Um
coração impuro é um coração
fragmentado, sem rumo; por outro
lado, um coração puro é um coração
que aprendeu progressivamente a
unificar, a dar uma direção
harmoniosa às diferentes dimensões
da vida.

Por isso, o fundador do Opus Dei
gostava de considerar os frutos de
uma vida temperada, que não está
presa a coisas que brilham, mas que
não têm valor. «Esse homem sabe
prescindir do que prejudica a sua
alma e apercebe-se de que o
sacrifício é só aparente: porque ao
viver assim – com sacrifício – livra-se
de muitas escravidões e consegue, no
íntimo do seu coração, saborear todo
o amor de Deus. A vida ganha então



as perspetivas que a intemperança
esbate; ficamos em condições de nos
preocuparmos com os outros, de
compartilhar com todos o que nos
pertence, de nos dedicarmos a
tarefas grandes»[3].

ÀS VEZES podemos perceber na
nossa vida alguns afetos que são
contrários à nossa identidade.
Perceber essa realidade é o primeiro
passo para reorientar os nossos
desejos para aquilo que nos faz
verdadeiramente felizes. Ignorar ou
desprezar esta informação valiosa
que as paixões e os sentimentos nos
oferecem pode acabar por produzir a
divisão de que fala o Senhor: um
copo perfeitamente limpo por fora,
mas sujo por dentro; muitas boas
obras, mas um coração que talvez
não aproveite plenamente a vida que
leva. Às vezes, a purificação que



Jesus nos pede não será tanto corrigir
um determinado comportamento
externo, mas sim redirecionar os
desejos latentes que estão nos nossos
corações; desejos que se podem
manifestar em ilusões que não
condizem com a nossa identidade ou
em pequenas aspirações frustradas
que não acabamos de deixar nas
mãos do Senhor e enfrentá-las com
Ele.

«Isto deve-se ao facto de Deus nos ter
feito assim: empapados de desejo.
(…) Podemos dizer, sem exagerar,
que nós somos aquilo que desejamos.
Porque são os desejos que ampliam o
nosso olhar e impelem a vida mais
além: além das barreiras do hábito,
além duma vida limitada ao
consumo, além duma fé repetitiva e
cansada, além do medo de arriscar,
de nos empenharmos pelos outros e
pelo bem»[4]. Purificar os nossos
desejos leva-nos a desfrutar cada vez
mais da realidade tal como ela é, pois



encontramos nos diferentes
momentos do dia uma oportunidade
de concretizar o ideal que alimenta a
nossa existência. Aprendemos a
saborear a felicidade valiosa que
cada dia nos oferece, sem vias de
escape e sem tensões entre o exterior
e o interior: tanto as ações como as
aspirações do nosso coração podem
ser coerentes com a nossa vocação.
Podemos pedir à Virgem Maria que
nos ajude a ter um maior
conhecimento dos nossos afetos, para
que possamos dirigi-los ao Amor que
sustenta as nossas vidas.

[1] Hegemonio, Acta disputationis
Archelai episcopi Mesopotamiae et
Manetis haeresiarchae 21.

[2] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
5.



[3] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
84.

[4] Francisco, Homilia, 06/01/2022.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-terca-feira-da-xxviii-

semana-do-tempo-comum/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-terca-feira-da-xxviii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-terca-feira-da-xxviii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-terca-feira-da-xxviii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-terca-feira-da-xxviii-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: terça-feira da XXVIII semana do Tempo Comum

