
opusdei.org

Meditações: terça-
feira da XXI semana
do Tempo Comum

Reflexão para meditar na terça-
feira da XXI semana do Tempo
Comum. Os temas propostos
são: Cristo não rejeita os
fariseus; querer perceber o bem
nos preceitos: limpar de dentro
para fora.

Cristo não rejeita os fariseus.
Querer perceber o bem nos
preceitos.
Limpar de dentro para fora.

• 
• 

• 



O EVANGELHO apresenta-nos muitos
encontros de Jesus com os escribas e
os fariseus. Com frequência vemo-lo
a dialogar com eles, procurando
incansavelmente a sua conversão; o
que não é de estranhar, pois «o Filho
do Homem veio procurar e salvar o
que estava perdido» (Lc 19, 10), e
Cristo via essas pessoas mais longe
do Reino de Deus do que os
publicanos e as prostitutas (cf. Mt 21,
31). Sabemos que, diante de quem
necessita, o Senhor não nega a sua
ajuda e faz tudo o que está nas Suas
mãos para recuperar a ovelha
perdida. E essas ovelhas extraviadas
que eram alguns dos escribas e
fariseus custaram-lhe grandes
esforços. Na sua vida terrena – e pelo
pouco que podemos saber – só pode
contar umas poucas vitórias. Já antes
da sua Paixão e Morte encontramos
algum doutor da lei que se conta
entre os seus discípulos, apesar de o
fazer às escondidas (cf. Jo 7, 50 e Jo
19, 38). Depois da sua ressurreição,



abraçarão a fé uns fariseus (cf. At 15,
5). Entre eles, alguns continuarão
com os mesmos esquemas da antiga
lei, o que criaria algumas
dificuldades na primeira
comunidade cristã (cf. At 15, 5);
outros, como Paulo (cf. At 23, 6),
terão uma eficácia maravilhosa.

É de supor que Jesus não se sentiria
muito confortável em alguns desses
encontros com os membros da
autoridade judaica. Muitas vezes
sabia que a única coisa que
procuravam nele era uma declaração
para o acusar. Sofria, além disso,
com a cegueira dos seus corações,
que os impedia de acolher a boa
nova que anunciava. Apesar de tudo,
Cristo não se afastou deles. Segundo
os nossos esquemas, talvez tivesse
sido melhor rodear-se unicamente
daqueles que entendiam a sua
mensagem e o escutavam com
carinho, mas o Senhor não recusou o
diálogo com quem não o amava.



Afinal, Deus não quer «a morte do
ímpio, mas sim a sua conversão» (Ez
33, 11). Quando se dirigia a eles fazia-
o com o desejo de que retificassem e
mudassem de vida, também quando
o fazia com mais firmeza: «Ai de vós,
escribas e fariseus hipócritas, porque
pagais o dízimo da hortelã, do funcho
e do cominho, mas omitis as coisas
mais importantes da lei: a justiça, a
misericórdia e a fidelidade!» (Mt 23,
23).

Podemos pedir ao Senhor que nos
ajude a ter essa sede de almas que
nos leve a procurar a salvação dos
homens, também daqueles que
talvez não nos compreendam.
«Queremos fazer o bem a todos –
escrevia São Josemaria –: aos que
amam Jesus Cristo e aos que talvez o
odeiem. Mas destes temos também
muita pena: por isso temos de
procurar tratá-los com carinho,
ajudá-los a encontrar a fé, afogar o
mal – repito − em abundância de



bem. Não temos de ver ninguém
como um inimigo: se combatem a
Igreja por má fé, a nossa reta
conduta humana, firme e amável,
será o único meio para que, com a
graça de Deus, descubram a verdade
ou pelo menos a respeitem»[1].

CRISTO rejeita os fariseus e os
escribas que cumprem as regras
humanas com rigor enquanto
descuidam os preceitos básicos
divinos. No entanto, não critica o
facto de existirem essas normas.
Jesus afirma que é necessário
cumpri-las, mas sem esquecer o
essencial, que é a lei dada por Deus.
E isto é possível se procurarmos ver
o bem que existe por detrás de tudo o
que realizamos: a justiça, a
misericórdia, a fidelidade… numa
palavra, o amor, «pois toda a Lei se
cumpre plenamente nesta única



palavra» (Gl 5, 14). O problema de
alguns escribas e fariseus é que
tinham perdido a verdadeira
perspetiva de todas essas normas e
se tinham tornado guias cegos,
capazes de coar o mosquito e engolir
o camelo (cf. Mt 23, 24).

Cultivar esta atitude de querer
perceber para viver a relação com
Deus com «voluntariedade atual»[2],
por amor, não é nem automático
nem simples. Por isso, São Josemaria
falava da formação como uma 
batalha que, além de ser árdua,
«nunca acaba»[3]. A Lei deve ser
entendida, porque foi dada para
seres inteligentes, que são
convidados a deixarem-se guiar por
ela de um modo profundo, não
superficial. «Ser santos – comenta o
prelado do Opus Dei – não é fazer
cada vez mais coisas ou cumprir
certos padrões que nos tenhamos
imposto como objetivo. O caminho
para a santidade, como nos explica



São Paulo, consiste em corresponder
à ação do Espírito Santo, até que
Cristo esteja formado em nós (cf. Gl
4, 19)»[4].

Deste modo, podemos ver tudo o que
constitui a vida cristã –
mandamentos, normas de piedade,
obras de misericórdia… – como
meios que nos levam a identificar-
nos com o Senhor. Estas práticas são
«parte de um diálogo de amor que
abarca toda a nossa vida e levam-nos
a um encontro pessoal com Jesus
Cristo. São momentos em que Deus
nos espera para partilhar a Sua vida
com a nossa»[5].

«AI DE VÓS, escribas e fariseus
hipócritas, que limpais o exterior do
copo e do prato, que por dentro estão
cheios de rapina e
intemperança» (Mt 23, 25). Jesus



chega à raiz do problema. Sublinha o
contraste entre aquilo que essas
pessoas manifestam por fora –
orações em voz alta, jejuns
chamativos… – e aquilo que têm
dentro –desejos de aparentar,
procura de reconhecimento… –. «É
preciso dizer não à “cultura da
maquilhagem”, que ensina a cuidar
das aparências. Em vez disso, há que
purificar e guardar o coração, o
íntimo do homem, precioso aos olhos
de Deus; não o exterior, que
desaparece»[6].

O caminho indicado por Jesus é o de
purificar de dentro para fora.
«Fariseu cego! Limpa primeiro o
interior do copo e do prato, para que
também o exterior fique limpo» (Mt
23, 26). Entendemos assim que a
formação que o Senhor quer para
nós não consiste em acumular uma
grande quantidade de informação,
mas exige um desenvolvimento da
interioridade da pessoa. Não é uma



questão de acolher muitas sementes
que cresçam rapidamente à
superfície para dar a impressão de
fecundidade. Trata-se pelo contrário
de trabalhar um terreno profundo e
rico, capaz de deixar germinar a
semente plantada por Jesus Cristo na
nossa alma.

Esta é uma tarefa que compete
exclusivamente a cada um, com a
ajuda da graça. Enquanto as boas
obras externas talvez se possam
realizar em parte pela influência dos
outros – ou porque nos animam ou
porque o ambiente nos incentiva a
isso –, nós somos os responsáveis por
desenvolver a nossa interioridade;
ou seja, por construir um mundo
interior que desfrute do bem que
fazemos e rejeita o mal não porque é
uma proibição, mas porque nos
afasta da felicidade que queremos. E
isto «requer a capacidade de parar,
de “desativar o piloto automático”,
para tomar consciência da nossa



maneira de agir, dos sentimentos que
nos habitam, dos pensamentos
recorrentes que nos condicionam, e
muitas vezes sem que saibamos»[7]. A
Virgem Maria é modelo de
interioridade cuidada que acolhe a
palavra e a põe em prática (cf. Lc 11,
28). Ela poderá ajudar-nos a
caminhar fielmente, sem
ambiguidades, seguindo os passos do
seu Filho.

[1] São Josemaria, Carta 4, n. 24.

[2] São Josemaria, Caminho, n. 293.

[3] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 18/06/1972.

[4] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
28/10/2020, n. 6.

[5] Ibid.



[6] Francisco, Homilia, 03/11/2018.

[7] Francisco, Audiência, 05/10/2022.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-terca-feira-da-xxi-semana-

do-tempo-comum/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-terca-feira-da-xxi-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-terca-feira-da-xxi-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-terca-feira-da-xxi-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-terca-feira-da-xxi-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: terça-feira da XXI semana do Tempo Comum

