
opusdei.org

Meditações: terça-
feira da XX semana
do Tempo Comum

Reflexão para meditar na terça-
feira da XX semana do Tempo
Comum. Os temas propostos
são: um caminho para a
esperança; o amor que nos
precede; pôr as nossas
expetativas em Deus.

Um caminho para a esperança.
O amor que nos precede.
Pôr as nossas expetativas em
Deus.

• 
• 
• 



A DESPEDIDA tão repentina do
jovem rico terá surpreendido os
Apóstolos. Talvez pensassem nos
momentos em que eles próprios
foram chamados e, ao ver esse
jovem, talvez algum deles pensasse
que o rapaz tinha mais qualidades
humanas do que eles. Provavelmente
seria de boas famílias, tinha dinheiro
e, o que era ainda mais importante,
parecia viver todos os mandamentos
e sentir no seu coração o desejo
sincero de viver mais perto de Deus.
Por isso se tinha aproximado de
Jesus por sua própria iniciativa. No
entanto, perante o convite do Senhor
de vender tudo o que tinha para
poder segui-Lo livremente, tinha
decidido seguir outro caminho.
Porém, enquanto ainda pairava no ar
o pó do seu calçado, já os Apóstolos
se entreolhavam incrédulos e com
certa vergonha pelas suas próprias
limitações sem poder decifrar o
mistério do porquê de eles terem dito
que sim a Jesus e, em contrapartida,



alguém humanamente tão destacado
O tivesse rejeitado.

«Quem poderá então salvar-se?» (Mt
19, 25). Pode acontecer que de vez
em quando façamos a nós próprios
esta pergunta, no fundo do coração,
como os Apóstolos, ao ver que
mesmo alguém com a categoria
humana do jovem rico se afastava de
Jesus. Às vezes pode tirar-nos a paz o
facto de que, apesar de tentarmos
levar uma vida cristã, de lutarmos
por seguir Cristo e de termos
recebido uma vocação divina, somos
débeis e, algumas vezes, nos
distanciamos d’Ele. Se a mim me
custa tanto, se eu – ainda que seja
consciente do amor que Deus me tem
– me sinto tão débil, quanto mais as
pessoas que nem sequer conhecem
Deus? Tem sentido uma pessoa
esforçar-se por seguir o Senhor no
meio das vicissitudes deste mundo?



A resposta do Mestre contém um
ensinamento fundamental para a
nossa vida: «Aos homens isso é
impossível, mas a Deus tudo é
possível» (Mt 19, 25). Esta frase
condensa os motivos de muitos dos
nossos desânimos e, ao mesmo
tempo, traça-nos um caminho para a
esperança. Talvez, em muitas
ocasiões, percamos a alegria vital
porque queremos conseguir, só com
o nosso empenho pessoal, o
impossível: a própria salvação. Em
contrapartida, a frustração converte-
se num são abandono quando nos
damos conta de que é Deus quem
pode ir além das nossas forças.
«Recordas e reconheces lealmente
que fazes tudo mal: Isso, meu Jesus, –
acrescentas –, não te pode chamar a
atenção: é impossível que eu faça
alguma coisa bem feita. Ajuda-me Tu,
fá-lo Tu por mim e verás como tudo
corre bem»[1].



«QUEM PODERÁ então salvar-
se?» (Mt 19, 25). Esta pergunta
fizeram-na os apóstolos não só ao
contemplar como um jovem
talentoso preferia ficar com as suas
riquezas em vez de seguir Jesus, mas
precisamente perante as exigentes
palavras do seu Mestre depois de ter
vivido essa cena: «Em verdade vos
digo: dificilmente entrará um rico no
Reino dos Céus» (Mt 19, 23). Ainda
que o Senhor queira fazer-lhes
compreender que a própria salvação
é sempre uma obra de Deus e da sua
misericórdia, também não lhes
esconde a exigência do caminho.
Segui-Lo de perto – como um
apóstolo mais – implica uma
radicalidade que impregna toda a
nossa vida e que deve estar aberta ao
que o Senhor pedir a cada um.

O caminho de pobreza interior para
chegar ao céu é, ao mesmo tempo,
um dom divino e uma decisão livre.
Deus oferece-nos o seu amor



imerecidamente: esta é a verdade
central da nossa vida. Não é um
amor que «proceda essencialmente
do nosso cumprimento, do nosso
talento, da nossa religiosidade», mas
é um presente do Espírito Santo: «Ele
ensina-nos a amar, e devemos pedir
este dom. É o Espírito de amor que
põe em nós o amor, é Ele que nos faz
sentir amados e nos ensina a amar.
Ele é – por assim dizer – o «motor» da
nossa vida espiritual. É Ele que move
tudo a partir de dentro de nós»[2].

Através das ações concretas do nosso
dia a dia, podemos acolher ou
rejeitar esse amor que o Senhor nos
dirige. A luta interior tem sentido, de
facto, quando se entende sob este
ponto de vista. Não tanto como uma
maneira de ganhar a própria
salvação, mas sim como o modo de
mostrar o amor que temos a Deus e
que queremos que inspire todas as
nossas obras. Ao fim e ao cabo, é Ele
quem nos sustenta, especialmente



nos momentos em que o caminho
para a santidade se torna mais difícil.
«Alguns comportam-se, ao longo da
sua vida, como se o Senhor tivesse
falado de entrega e de conduta reta
só àqueles a quem isso não custasse
(não existem!) ou aos que não
precisassem de lutar. Esquecem-se
de que, para todos, Jesus disse: “o
Reino dos Céus arrebata-se com
violência”, com a luta santa de cada
instante»[3].

PODE SER QUE, em alguns momentos
da nossa vida, seguir Jesus seja para
nós particularmente difícil. Talvez
carreguemos com uma cruz que não
compreendemos de todo, sofremos
algum tipo de incompreensão por
causa da nossa fé ou simplesmente
nos sentimos frios no nosso trato
com Deus. Temos a impressão, então,
de que a luta não vale a pena. A



todos nos pode invadir o cansaço do
dia a dia no seguimento de Cristo.
Nessas circunstâncias, pode servir-
nos de exemplo a sinceridade de São
Pedro depois de ter visto como o
jovem rico tinha rejeitado a chamada
de Jesus. Como ele, podemos atrever-
nos a perguntar ao Senhor na nossa
oração: «Nós deixámos tudo para Te
seguir. Que recompensa
teremos?» (Mt 19, 27). Não se trata de
fazer depender a nossa luta de uma
recompensa, mas antes de pôr todas
as nossas expetativas interiores no
amor de Deus, confiando em que
sempre quer o melhor para cada um
de nós e que, como um bom Pai, quer
encher-nos de bens.

Jesus disse-lhes: «Em verdade vos
digo: no mundo renovado, quando o
Filho do homem vier sentar-Se no
seu trono de glória, também vós que
Me seguistes vos sentareis em doze
tronos para julgar as doze tribos de
Israel. E todo aquele que tiver



deixado casas, irmãos, irmãs, pai,
mãe, filhos ou terras, por causa do
meu nome, receberá cem vezes mais
e terá como herança a vida
eterna» (Mt 19, 28-29). O «cem vezes
mais» consiste nesse amor
incondicional de Deus, na sua
presença próxima, que nos
acompanha nos dias bons e nos
maus, e que torna a nossa luta mais
suportável; mas também se refere à
felicidade eterna que nos espera no
céu. Por isso São Josemaria
recomendava, especialmente quando
nos assaltam as dificuldades, pensar
no momento em que
contemplaremos Deus cara a cara:
«No momento da tentação, pensa no
Amor que te espera no Céu. Fomenta
a virtude da esperança, que não é
falta de generosidade»[4]. Não é
egoísmo pôr o coração e as nossas
esperanças no Céu, onde nos espera a
Santíssima Trindade para dar-nos o
abraço definitivo. Pelo contrário,
significa que realmente é tal o nosso



amor a Deus que se converteu no
motor de todas as nossas decisões,
sejam grandes ou pequenas: é Ele
quem buscamos, o único que pode
saciar a nossa sede de felicidade. No
paraíso, também nos encontraremos
com a nossa Mãe, a Virgem Maria, de
cuja ternura materna poderemos
desfrutar por toda a eternidade.

[1] São Josemaria, Forja, n. 353.

[2] Francisco, Homilia, 05/06/2022.

[3] São Josemaria, Sulco n. 130.

[4] São Josemaria, Caminho, n. 139.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-terca-feira-da-xx-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-terca-feira-da-xx-semana-do-tempo-comum/


meditacoes-terca-feira-da-xx-semana-
do-tempo-comum/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-terca-feira-da-xx-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-terca-feira-da-xx-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: terça-feira da XX semana do Tempo Comum

