
opusdei.org

Meditações: terça-
feira da XIX semana
do Tempo Comum

Reflexão para meditar na terça-
feira da XIX semana do Tempo
Comum. Os temas propostos
são: ser crianças que
necessitam dos outros; a lógica
da brincadeira; os pobres
mostram-nos Deus.

Ser crianças que necessitam dos
outros.
A lógica da brincadeira.
Os pobres mostram-nos Deus.

• 

• 
• 



SÃO MATEUS recolhe cinco grandes
discursos de Jesus no seu Evangelho.
Um deles começa com uma pergunta
que os seus discípulos lhe fazem:
«Quem é o maior no reino dos
céus?» (Mt 18, 1). O Senhor responde
com um exemplo vivo: «Ele,
chamando a si uma criança, colocou-
a no meio deles e disse: «Em verdade
vos digo: Se não vos converterdes e
não vos tornardes como as crianças,
não entrareis no reino dos Céus» (Mt
18, 2-3). Diante de um público que
talvez estivesse à procura de ganhar
méritos para ter uma posição
privilegiada junto do Mestre, Cristo
desmonta toda a lógica humana. Não
são os nossos êxitos que nos
asseguram um lugar de honra no
Reino, mas a luta por nos tornarmos
como crianças e aceitarmos com
humildade os nossos limites. As
crianças vivem abandonadas, com
confiança de que os adultos
solucionarão os problemas que
surgirem e despreocupadas com a



sua reputação. Os pequenos
entendem que a sua verdadeira
riqueza é a que recebem de Deus e
dos outros.

Se observarmos como se comportam
as crianças, podemos ver que
procuram em primeiro lugar a
atenção dos adultos. «Elas devem
estar no centro, porquê? Porque são
orgulhosas? Não! Porque têm
necessidade de se sentir protegidas.
Também nós temos a necessidade de
pôr Jesus no centro da nossa vida»[1].
Uma criança sabe que, por si só, não
pode fazer nada. À medida que
cresce, vai obtendo uma maior
independência, e muitas, quando
chegam à adolescência, passam para
o extremo oposto: pensam que são
autossuficientes e que não precisam
nada dos outros. O passo seguinte de
maturidade consiste em reconhecer
que as pessoas que estão junto de nós
têm muito a oferecer-nos: sem elas
não seríamos a mesma pessoa.



Na nossa vida interior pode suceder
algo parecido. Aprendemos a tratar
Deus graças aos nossos pais, a um
catequista ou a um sacerdote. Talvez
pensemos que chegará um momento
em que não nos fará falta a ajuda
que os outros nos oferecem. Neste
sentido, São Josemaria comentava
que os grandes erros que cometem os
homens «procedem sempre da
soberba de nos crermos adultos,
autossuficientes. Nesses casos, torna-
se predominante na pessoa uma
espécie de incapacidade de pedir
ajuda a quem a pode dar: não só a
Deus, mas também ao amigo ou ao
sacerdote. E aquela pobre alma,
isolada na sua desgraça, afunda-se
na desorientação e no
descaminho»[2]. Por isso o fundador
do Opus Dei recomendava fomentar
o desejo de ser como as crianças para
que a própria vida seja grande: «Que
sejais, espiritualmente, muito
crianças! Quanto mais, melhor. Di-lo
a experiência deste sacerdote que



teve de se levantar muitas vezes, ao
longo destes trinta e seis anos (que
longos e ao mesmo tempo, que curtos
me parecem!) em que tem procurado
cumprir uma Vontade precisa de
Deus. Houve uma coisa que sempre
me ajudou: ser criança, e meter-me
continuamente no regaço de minha
Mãe e no Coração de Cristo, meu
Senhor»[3].

SE OBSERVARMOS novamente como
são as crianças, podemos descobrir
outro aspeto da sua maneira de ver a
vida: gostam muito de brincar. E
muitas vezes não se conformam com
brincar com os da sua idade, mas
querem que os seus pais participem
na brincadeira. Isto, para um adulto,
supõe abandonar a própria lógica e 
voltar a ser pequeno. «Se quisermos
que ela se divirta, é necessário
perceber do que gosta e não ser



egoístas»[4]. De certo modo, implica
deixar de lado as preocupações
pessoais – provavelmente muito mais
urgentes do que esse jogo – e pensar
naquilo que o filho espera nesse
momento do seu pai ou da sua mãe.
Podemos também desenvolver esta
atitude com as pessoas que estão à
nossa volta. Quando temos um
detalhe de serviço ou de afeto para
com uma pessoa estamos a seguir a
lógica da brincadeira: identificamos o
que o outro pode necessitar e
tratamos de o satisfazer.

Às vezes, efetivamente, pode não ser
simples encontrar tempo para 
brincar, ou seja, para ter essas
atenções para com os outros. No
entanto, São Josemaria entendia que
essas manifestações de apreço têm
uma importância decisiva para
alcançar a própria felicidade e a dos
outros. Por isso animava os seus
filhos: «Não me importo de o repetir
muitas vezes. De carinho, todas as



pessoas precisam, e nós também
precisamos na Obra. Esforçai-vos
para que, sem sentimentalismos
tontos, aumente sempre o afeto pelos
vossos irmãos. Qualquer coisa de
outro filho meu deve ser –
verdadeiramente! – muito nossa: o
dia em que vivermos como estranhos
ou como indiferentes, matámos o
Opus Dei»[5]. O esforço por pensar
nos que nos rodeiam, além de nos
encher de alegria, ajuda-nos a
reconhecer que o Senhor é o
primeiro que brinca connosco. «Só a
minha disponibilidade para ir ao
encontro do próximo e demonstrar-
lhe amor é que me torna sensível
também diante de Deus. Só o serviço
ao próximo é que abre os meus olhos
para aquilo que Deus faz por mim e
para o modo como Ele me ama»[6].



EM BOA medida, podemos
reconhecer Deus naqueles que, de
um ponto de vista meramente
material, parece que têm pouco a
oferecer-nos: as crianças, os doentes,
os velhos… Neste sentido, São
Josemaria dizia: os pobres «são o
meu melhor livro espiritual e o
motivo principal das minhas orações.
Dói-me a sua dor, e dói-me o
sofrimento de Cristo neles. E, porque
me dói, compreendo que O amo e
que os amo»[7]. Desde o começo do
seu trabalho pastoral que o fundador
do Opus Dei estava ciente desta
hierarquia proclamada por Jesus. «–
Criança. – Doente. – Ao escrever estas
palavras, não sentis a tentação de as
pôr com maiúscula? É que, para uma
alma enamorada, as crianças e os
doentes são Ele»[8]. São palavras que
surgem depois da sua experiência a
atender pessoas necessitadas no
patronato de Santa Isabel, nos anos
30 em Madrid.



O cuidado dos mais débeis aproxima-
nos do Senhor. Em primeiro lugar,
porque tudo o que fazemos por eles é
como se o fizéssemos ao próprio
Deus: «Em verdade vos digo: Sempre
que fizestes isto a um destes meus
irmãos mais pequeninos, a mim
mesmo o fizestes» (Mt 25, 40). De
certo modo também nos divinizamos,
pois seguimos o mesmo estilo de vida
de Jesus – «não veio para ser servido,
mas para servir» (Mt 20, 28) –, e
convertemo-nos em seus 
embaixadores, uma vez que fazemos
chegar à outra pessoa o consolo que
Deus lhe oferece. Além disso, faz-nos
ter um coração semelhante ao do
Senhor, que ama sem esperar nada
em troca. É certo que talvez
materialmente essas pessoas nos
possam dar-pouco, mas na realidade
dão-nos o que é mais importante:
mostram-nos o próprio Deus.

«Dar a alguém todo o teu amor
nunca é certo de que te amarão de



volta – comentava Santa Teresa de
Calcutá –, mas não esperes que te
amem de volta; espera só que o amor
cresça no coração da outra pessoa,
mas se não cresce, sê feliz porque
cresceu no teu. Há coisas que te
encantaria ouvir, que nunca
escutarás da pessoa que gostavas que
tas dissesse, mas não sejas tão surdo
para não as ouvir daquele que as diz
do seu coração»[9]. Em muitas
ocasiões, a criança, o doente ou o
velho de quem cuidamos não nos
manifestará explicitamente o seu
agradecimento. Oferecem-nos de
novo outra possibilidade de nos
assemelharmos a Deus, pois Ele
também nos dispensa o seu carinho
constante, apesar de não nos darmos
conta. A Virgem Maria poderá
ajudar-nos a ter um coração de mãe,
que não tem medo de se dar às
pessoas que ama.



[1] Francisco, Audiência, 30/12/2015.

[2] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
147.

[3] Ibid.

[4] Francisco, Audiência, 30/12/2015.

[5] São Josemaria, AGP, biblioteca,
P01, citado em Fernando Ocáriz,
Carta pastoral, 16/02/2023, n. 9.

[6] Bento XVI, Deus caritas est, n. 18.

[7] São Josemaria, Sulco, n. 827.

[8] São Josemaria, Caminho, n. 419.

[9] Santa Teresa de Calcutá, Pobre
entre los más pobres, Ediciones
Paulinas, 2003, p. 31.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-terca-feira-da-xix-semana-do-tempo-comum/


opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-terca-feira-da-xix-semana-

do-tempo-comum/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-terca-feira-da-xix-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-terca-feira-da-xix-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-terca-feira-da-xix-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: terça-feira da XIX semana do Tempo Comum

