
opusdei.org

Meditações: sexta-
feira da XXVII
semana do Tempo
Comum

Reflexão para meditar na sexta-
feira da XXVII semana do
Tempo Comum. Os temas
propostos são: a divisão no
nosso interior; buscar o aplauso
de Deus; a unidade, testemunho
do amor de Deus.

A divisão no nosso interior.
Buscar o aplauso de Deus.
A unidade, testemunho do amor
de Deus.

• 
• 
• 



«TODO o reino dividido contra si
mesmo acaba em ruínas e cairá casa
sobre casa» (Lc 11, 17). A palavra
«reino» convida-nos a pensar em
nações ou grandes comunidades
submetidas aos vaivéns da política
ou da guerra, ou em coletividades
numerosas agitadas por tensões
internas. No entanto, a fratura de
que Jesus fala refere-se também
àquela que se pode produzir dentro
de cada pessoa. Todos temos
consciência de que, por vezes, há
uma divisão entre o que dizemos e o
que fazemos, entre o que somos e o
que gostaríamos de ser, entre o que
nos propomos fazer e o que
finalmente levamos a cabo. Talvez
até a passagem do tempo pareça ter
distanciado ou diluído o que, tempos
atrás, tínhamos sonhado chegar a
ser.

O pecado dos nossos primeiros pais
quebrou a harmonia original da
Criação. Deixou, além disso, em



estado frágil a harmonia interior de
todos os homens, cujas tensões
interiores e exteriores põem à prova
a retidão das suas decisões e dos seus
desejos. Consciente dessa fraqueza, o
demónio trata de quebrar a ordem
interior do homem, de o dividir
contra si mesmo. S. Paulo expressa-o
com simplicidade na Carta aos
Romanos: «Não compreendo o que
faço, pois não faço o bem que quero,
mas pratico o mal que não
quero» (Rm 7, 15). E um pouco mais
adiante indica as razões deste
paradoxo: «Deleito-me na lei de
Deus, segundo o homem interior,
mas vejo nos meus membros outra
lei que luta contra a lei da minha
razão e me faz escravo da lei do
pecado que está nos meus
membros» (Rm 7, 22-23).

Esses momentos em que, como S.
Paulo, sentimos a tensão no nosso
interior ajudam-nos a crescer no
desejo de viver perto de Jesus e a



saber que, com o passar do tempo,
embora pareça que nalguns aspetos
estamos a andar para trás, na
realidade o Senhor está sempre perto
de nós. S. Josemaria animava a não
nos surpreendermos quando surgem
essas ocasiões de dúvida e de tensão,
pois estamos feitos de barro, mas a
aproveitá-las para reforçarmos a
nossa fidelidade a Deus: «Se nalgum
momento a luta interior se torna
mais difícil, será uma boa ocasião
para mostrar que o nosso Amor é
autêntico. Para quem começou a
saborear de alguma forma a entrega,
cair vencido seria uma espécie de
fraude, um engano miserável. Não te
esqueças daquele grito de S. Paulo: 
quis me liberabit de corpore mortis
huius, quem me livrará deste corpo
de morte? E escuta, na tua alma, a
resposta divina: sufficit tibi gratia
mea!, basta-te a minha graça!»[1].



OUTRA DIVISÃO que pode ter lugar
no nosso interior dá-se quando as
ações contrastam com as ânsias do
nosso coração. Jesus denunciava
frequentemente a hipocrisia
daqueles que davam esmola ou
fingiam rezar «para serem louvados
pelos homens» (Mt 6, 2). Embora
realizassem bons gestos externos,
não eram motivados pelo desejo de
ajudar os necessitados ou de dar
glória a Deus, mas pelo afã de
ficarem bem aos olhos dos seus
contemporâneos.

«Eu pergunto-me: como é que sigo
Jesus? As coisas boas que faço, faço-
as "em segredo" ou gosto de que me
vejam?»[2]. O cristão não é um ator de
teatro, que tem de se ajustar com
precisão ao que indica o guião para
ganhar o aplauso dos espetadores; é,
antes, alguém que sabe mover-se
com liberdade e procura em todo o
momento agradar a Deus: o aplauso
d’Ele é a única coisa que lhe



interessa. E nós sabemos que o
Senhor se compraz com o que é
grande e as pequenas coisas que
realizamos com amor.

Neste sentido, S. Josemaria pôs por
escrito a impressão que lhe causou o
empenho de uns filhos seus, pouco
depois do início da Obra. «Recordo
com emoção o trabalho daqueles
universitários brilhantes – dois
engenheiros e dois arquitetos –
ocupados com todo o gosto na
instalação material de uma
residência de estudantes. Mal
acabaram de colocar o quadro numa
sala de aula, a primeira coisa que os
quatro artistas escreveram foi: “Deo
omnis gloria!” – toda a glória para
Deus». E concluía: «Já sei que Te
encantou, Jesus»[3]. A convicção de
que o nosso trabalho encanta o
Senhor, dará unidade à nossa vida:
as nossas ações e os nossos
pensamentos buscarão apenas a
glória de Deus.



NÓS, OS CRISTÃOS, também somos
chamados a cultivar a unidade
dentro do povo de Deus. A Igreja é
uma família enorme, formada por
muitas e muito diversas pessoas, e
enriquecida pelos carismas e
iniciativas que o Espírito Santo
suscita ao longo e ao largo do tempo
e da geografia. O facto de
convivermos com tantas realidades
eclesiais será muitas vezes um
estímulo para elevarmos o nosso
coração a Deus e para Lhe
agradecermos a abundância de
caminhos que Ele oferece aos
homens e mulheres na sua
peregrinação rumo à meta comum
do Céu.

Poucas horas antes de ser feito
prisioneiro em Getsémani, Jesus
dirige-Se ao Pai na intimidade do
Cenáculo e pede a unidade dos seus
discípulos, incluídos também nós:



«Que todos sejam um; como Tu, Pai,
estás em Mim e Eu em Ti, para que
também eles sejam um em Nós» (Jo
17, 21). E acrescenta que
precisamente essa unidade será uma
das razões que os seus discípulos
darão ao mundo para que O
reconheça a Ele, Jesus, como enviado
do Pai. «A unidade e o testemunho
são coessenciais. Não podemos dar
verdadeiro testemunho do Deus de
amor se não estivermos unidos entre
nós como Ele quer; e não podemos
estar unidos permanecendo cada um
por seu lado, sem nos abrirmos ao
testemunho, sem ampliarmos as
fronteiras dos nossos interesses e das
nossas comunidades em nome do
Espírito que abraça todas as línguas e
quer chegar a cada um»[4].

O fundador do Opus Dei, ao
contemplar numa ocasião as
diferentes maneiras como as pessoas
expressavam o seu amor a Nossa
Senhora, comentava: «Certamente



também vós, ao ver nestes dias
tantos cristãos a manifestar o seu
afeto à Virgem Santa Maria de mil
maneiras diferentes, vos sentis mais
dentro da Igreja, mais irmãos de
todos esses vossos irmãos. É como
uma reunião de família, quando os
filhos mais velhos, que a vida
separou, voltam a encontrar-se junto
da sua Mãe por ocasião de alguma
festa. E, se alguma vez discutiram
entre si e se trataram mal, já não o
fazem; sentem-se unidos,
reconhecem-se todos no afeto
comum»[5]. A Virgem Maria é, ao
mesmo tempo, mãe da Igreja e mãe
de cada um de nós. Ela ajudar-nos-á
a viver sempre intimamente unidos
ao seu Filho e a cultivar a unidade da
grande família que é a Igreja.

[1] S. Josemaria, Carta 2, n. 92-94.



[2] Francisco, Homilia, 05/05/2014.

[3] S. Josemaria, Forja, n. 611.

[4] Francisco, Discurso, 04/11/2022.

[5] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
139.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-sexta-feira-da-xxvii-

semana-do-tempo-comum/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-xxvii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-xxvii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-xxvii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-xxvii-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: sexta-feira da XXVII semana do Tempo Comum

