
opusdei.org

Meditações: sexta-
feira da XXII semana
do Tempo Comum

Reflexão para meditar na sexta-
feira da XXII semana do Tempo
Comum. Os temas propostos
são: uma visão ampla; Cristo,
critério dos nossos juízos;
acolher o vinho do Senhor com
um coração renovado.

Uma visão ampla.
Cristo, critério dos nossos
juízos.
Acolher o vinho do Senhor com
um coração renovado.

• 
• 

• 



OS ESCRIBAS e os fariseus
perguntam em tom de queixa ao
Senhor: «Os discípulos de João
Batista e os fariseus jejuam muitas
vezes e recitam orações. Mas os teus
discípulos comem e bebem» (Lc 5,
33). O modo de comportar-se de Jesus
e dos Apóstolos incomoda-os. Por
isso comparam essa atuação com a
dos seguidores de João. Sabem que
há uma continuidade entre a
pregação do Batista e a de Jesus
Cristo; daí que procurem alguma
referência em comum como critério
de comparação para a sua crítica.
Mas a razão de fundo do seu
comportamento é que lhes custa
acolher a novidade que traz Jesus de
Nazaré. As verdades anunciadas pelo
Messias e o seu modo de as expor
parecem-lhes surpreendentes e
incómodas. Uma coisa é convidar à
conversão e aceitar que são
pecadores; e outra reconhecer que
têm diante o Salvador do mundo,



fundamento e razão de ser do povo
de Israel.

O problema das comparações em
geral, e desta em particular, é que
ocultam uma verdade maior. As
comparações nascem de um
incómodo, de um desconforto, de
uma rebeldia. A pessoa que julga
projeta-se a si mesma, coloca-se à
frente e utiliza um critério de
julgamento adequado para que
pareça que tem razão. A experiência
pessoal acumulada afirma-se como
verdade absoluta e a pessoa não
concebe que o mundo seja um pouco
maior do que a sua limitada
realidade. As queixas encontram no
seu pequeno arsenal de ideias uma
estreita forma de medir que permite
que a postura defendida possa ser
vencedora. Neste caso, o ponto de
referência é quem jejua mais ou
menos, porque alguns escribas e
fariseus gostavam que os outros
soubessem que jejuavam. Mas o



problema das comparações é que
estreitam o olhar e concentram-se
num detalhe concreto que impede de
ver o conjunto e aprender mistérios
mais profundos que não devem ser
julgados, mas acolhidos.

São Josemaria animava a não julgar
sem ponderar bem as coisas, para ter
uma visão mais ampla. «Cada qual vê
as coisas do seu ponto de vista... e
com o seu entendimento, bem
limitado quase sempre, e com os
olhos obscuros ou enevoados, com
trevas de exaltação muitas vezes»[1].
E acrescentava que pode suceder
como quando, ao contemplar uma
obra de arte muito abstrata, é difícil
reconhecer a figura que representa:
«A visão de certas pessoas é tão
subjetiva e enfermiça, que desenham
umas linhas arbitrárias,
assegurando-nos que são o nosso
retrato, a nossa conduta… Como
valem pouco os juízos dos homens! –



Não julgueis sem joeirar o vosso juízo
na oração»[2].

HÁ COMPARAÇÕES, como a dos
fariseus e escribas, que se utilizam
para criticar. Mas também há outras
que podem ajudar a compreender e a
iluminar melhor uma realidade.
Qualquer aproximação nossa à vida,
ao conhecimento de uma pessoa ou
de um modo de atuar acarreta um 
pré-conceito. Nessa antecipação, uma
pessoa faz uma síntese do
conhecimento alcançado, projeta o
seu modo de ver as coisas e também
prevê o que parece que vai
acontecer. «Se começar a estudar
antes, o exame vai correr melhor».
«Acho que vai gostar deste presente».
«Está cansado e deve ser por esse
motivo». «Se formos por este
caminho, provavelmente haverá
trânsito».



Em todos estes juízos há uns critérios
que permitem vislumbrar os meios
mais adequados para alcançar uma
finalidade concreta, como pode ser o
melhor modo de tratar uma pessoa
para que se sinta acolhida. Mas
ficaríamos sempre sem saber qual
deveria ser o critério principal de
juízo. Pois bem, esse ponto de
referência da nossa atuação tem um
nome próprio. Quando o Senhor
toma a palavra e responde aos
escribas e fariseus, diz-lhes qual é o
critério verdadeiro para comparar:
Ele próprio. «Quereis vós obrigar a
jejuar os companheiros do noivo,
enquanto o noivo está com eles? Dias
virão em que o noivo lhes será
tirado; nesses dias jejuarão» (Lc 5,
34-35). Jejuar ou não depende da
presença de Jesus Cristo. As duas
opções, claramente, são boas, mas a
presença do Senhor faz com que a
mais apropriada seja uma em
concreto, porque o jejum devia servir
para compreender melhor as coisas



de Deus, e tinham-no diante dos
olhos.

«Quanto mais Jesus ocupa o centro
da nossa vida, tanto mais nos faz sair
de nós mesmos, nos descentra e nos
aproxima dos outros»[3]. Quando
passamos muito tempo com uma
pessoa, costuma acontecer que
acabamos por adotar alguns dos seus
gestos ou expressões. Do mesmo
modo, quando seguimos de perto o
Senhor aprendemos a julgar a
realidade com o Seu ponto de vista e,
sobretudo, a acolhê-la com o Seu
coração. Em qualquer momento, seja
no trabalho, na Universidade ou no
tempo livre, podemos perguntar-nos:
«Que faria Cristo no meu lugar? (...)
Virá o dia em que, sem vos dardes
conta, o coração de cada um de vós
palpitará como o coração de Jesus»[4].



JESUS TEM consciência de que julgar
a realidade como ele propõe implica
uma grande novidade. Por isso conta
duas parábolas para mostrar como
pode ocorrer essa transição.
«Ninguém corta um remendo de um
vestido novo, para o deitar num
vestido velho, porque não só rasga o
vestido novo, como também o
remendo não se ajustará ao velho. E
ninguém deita vinho novo em odres
velhos, porque o vinho novo acaba
por romper os odres, derramar-se-á e
os odres ficarão perdidos. Mas deve
deitar-se vinho novo em odres
novos» (Lc 5, 35-38).

A mensagem que traz Jesus Cristo
necessita de um coração renovado.
Não basta simplesmente mudar uns
comportamentos externos. O vinho
novo exige uns odres novos; ou seja,
superar os critérios que até esse
momento guiavam a própria vida e
deixar que seja o Senhor o novo
ponto de referência. E isto foi o que



não fizeram muitos dos
contemporâneos de Jesus. «O pecado
dos fariseus não consistia em não ver
Deus em Cristo, mas em encerrarem-
se voluntariamente em si mesmos,
em não tolerarem que Jesus, que é
luz, lhes abrisse os olhos. Este
ensimesmamento tem resultados
imediatos na vida de relação com os
nossos semelhantes. O fariseu que,
por se considerar a si próprio como
luz, não deixa que Deus lhe abra os
olhos, é o mesmo que trata soberba e
injustamente o próximo»[5].

Deus põe à nossa disposição os odres
novos com os quais podemos receber
o seu vinho. Estes odres podem
concretizar-se na receção frequente
dos sacramentos, na oração, no
serviço aos outros, no trabalho bem
feito, no acompanhamento espiritual,
na preocupação por aproximar
outras pessoas de Deus… Este é o
contexto adequado de que o vinho
precisa para melhorar com o tempo.



Depois de saborear como nos fazem
bem esse tipo de costumes, depois de
provar um pouco do vinho novo que
o Senhor nos traz, percebemos que
essas práticas são odres adequados
para acolher os dons que Ele nos
oferece. E, tal como a Virgem,
descobriremos que não existe
melhor vinho do que aquele que nos
oferece o Seu Filho.

[1] São Josemaria, Caminho, n. 451.

[2] Ibid.

[3] Francisco, Mensagem, 05/07/2017.

[4] Francisco, Discurso, 17/01/2018.

[5] São Josemaria, Cristo que passa, n.
71.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-sexta-feira-da-xxii-semana-

do-tempo-comum/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-xxii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-xxii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-xxii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-xxii-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: sexta-feira da XXII semana do Tempo Comum

