
opusdei.org

Meditações: sexta-
feira da XVIII
semana do Tempo
Comum

Reflexão para meditar na sexta-
feira da XVIII semana do Tempo
Comum. Os temas propostos
são: força para viver em
liberdade; descobrir o valor das
nossas lutas; um caminho de
esperança.

Força para viver em liberdade.
Descobrir o valor das nossas
lutas.
Um caminho de esperança.

• 
• 

• 



O SENHOR manifesta a sua
divindade de diversas formas. Curou
muitos doentes, alimentou uma
multidão faminta e mostrou-se aos
Doze como o Messias que havia de
vir. Nesse clima de exaltação, Jesus
diz aos seus discípulos: «Se alguém
quiser vir após mim, negue-se a si
mesmo, tome a sua cruz e siga-
me» (Mt 16, 24). O Senhor fala
claramente porque não quer que os
Apóstolos se enganem, pensando que
o Reino de Deus é feito de êxitos
terrenos. No seu caminho com Ele,
viram muitos milagres e prodígios,
mas o momento da cruz também
chegará.

A fortaleza é a virtude que nos ajuda
a ter o desejo de seguir Jesus em
todas as circunstâncias, tanto nos
milagres como nas dificuldades. Na
nossa vida quotidiana, há muitas
coisas que nos enchem de alegria,
mas há também obstáculos
inevitáveis que nos põem à prova. A



felicidade na terra, portanto, não
depende tanto de prolongar o mais
possível esses bons momentos, mas
da capacidade de dar sentido aos
bons momentos e também aos mais
complicados, quando nada corre
como tínhamos pensado. A fortaleza
ajuda-nos a transformar as
contrariedades em oportunidades
para tornar o nosso desejo de Deus
ainda mais profundo e mais ativo.
Assim, ela molda passo a passo a
nossa afetividade, para que
possamos desfrutar de Deus, mesmo
quando as circunstâncias pessoais ou
exteriores não parecem favorecê-lo.

Quando as multidões queriam
proclamar rei a Jesus por causa dos
milagres que tinha feito, Ele «não se
deixou enganar pelo triunfalismo:
era livre. Como no deserto, quando
rejeitou as tentações de Satanás, e a
sua liberdade era seguir a vontade
do Pai (...). Pensemos hoje na nossa
liberdade (...) Sou livre ou, pelo



contrário, sou escravo das minhas
paixões, das minhas ambições, das
riquezas, da moda?»[1]. Para Jesus,
nada era obstáculo no caminho para
o que ele realmente queria: libertar-
nos do pecado. A virtude da fortaleza
pode ajudar-nos a viver como Ele:
sem nos deixarmos prender e
imobilizar pelas circunstâncias
exteriores, e sempre com o desejo de
cumprir a vontade de Deus.

POR VEZES, podemos reduzir a
fortaleza a um esforço de ir contra a
corrente, a um exercício constante de
vontade de se superar. Então
acreditamos que, para conseguir algo
que é muito valioso – vencer um
defeito, crescer na amizade com
outras pessoas ou com Deus, realizar
uma tarefa – basta resistir às
contrariedades que surgem no nosso
caminho até finalmente chegarmos



ao fim da nossa meta. No entanto,
esta conceção, sem mais matizes,
pode acabar em esgotamento ou em
insensibilidade à variedade de dons
que o Senhor coloca no nosso
caminho. Ser forte consiste, antes de
mais, em robustecer as nossas
convicções, em renovar sempre o
amor que nos move, em fazer brilhar
mais em nós os bens mais autênticos;
por outras palavras, basear a nossa
força na fé no amor de Deus. Então
poderemos escolher mais facilmente,
mesmo com prazer, o que realmente
queremos, aquela “melhor parte” de
que fala Jesus (cf. Lc 10, 42).

Por exemplo, uma pessoa com falta
de fortaleza pode não ser capaz de
evitar um comentário brusco ou
sorrir quando está cansada. Nesse
tipo de situação, o cansaço é a razão
que mais pesa e perde de vista outras
razões pelas quais valeria a pena
fazer um esforço. Pelo contrário,
quem tem a fortaleza baseada na fé



não só é capaz de se sobrepor ao
cansaço, como o faz porque se
apercebe do bem que lhe traz, a ele e
aos outros, e até descobre nele um
caminho para amar a Deus. Só deste
modo é que ações como privar-se de
um pequeno prazer, levantar-se a
uma hora fixa, evitar uma queixa ou
por fazer um favor que não faríamos
espontaneamente, se tornam um
modo de nos educar na perceção de
um bem que está ao nosso alcance,
mas que – pelo menos à primeira
vista – talvez não seja muito evidente
quando ocorre uma contrariedade.

Este processo, que inicialmente
parecia reduzir-se apenas ao desafio
de nos superarmos a nós próprios,
acaba, de facto, por nos tornar mais
livres, pois a nossa alegria e a nossa
paz dependerão mais do que
realmente queremos e menos das
pequenas tiranias do momento. Na
luta para ser mais fortes, trata-se
precisamente de explorar esses



pontos cegos que nos impedem de
ver alguns aspetos do bem pelo
simples facto de exigirem esforço.
Quem aprende a viver com fortaleza
será capaz de perseverar no bem,
mesmo quando as boas decisões não
são as mais atrativas. Ser forte é a
atitude de quem percebe o real valor
das coisas.

«O QUE é preciso para alcançar a
felicidade – escrevia S. Josemaria –
não é uma vida cómoda, mas um
coração enamorado»[2]. O caminho do
cristão é exigente porque requer um
amor cada vez mais profundo; e,
como diz aquela velha canção,
«coração que não quer sofrer dores /
passe a vida inteira livre de
amores»[3]. A vida de Jesus mostra-
nos como nos devemos relacionar
com a adversidade. Ele não fugiu da
cruz. Nem sequer se limitou a aceitá-



la: quis abraçá-la. E quando sentiu o
peso do cansaço preferiu cair em vez
de a largar[4]. Para o povo, aquele
madeiro era sinónimo de morte, mas
para Jesus era o instrumento do seu
amor: o trono de onde nos salvaria
dos nossos pecados.

A fortaleza ajuda-nos a aceitar a dor.
Ao mesmo tempo, também nos
encoraja a ver os motivos que dão
sentido às nossas lutas quando
surgem as dificuldades. Cada
sacrifício feito livremente, cada
contradição aceite pacientemente,
cada compromisso feito por amor,
reafirma em nós a convicção de que
a nossa felicidade está em Deus, mais
do que em qualquer outra realidade.
A luta quotidiana torna-se, então,
uma conquista progressiva do bem
maior que nos concede algo da glória
futura a que aspiramos: a luta
converte-se num caminho de
esperança.



Por isso, o forte não desespera, não
perde a compostura perante o
fracasso ou quando os frutos do seu
trabalho tardam a aparecer. A
fortaleza permite-nos «lutar, por
Amor, até ao último instante»[5], com
os olhos postos no fim a que
aspiramos. A Virgem Maria soube
apoiar os Apóstolos nos momentos
difíceis da Paixão, quando Jesus
tinha morrido. Ela também não nos
abandona quando parece que o seu
Filho não está presente. Ela enche-
nos da sua força e convida-nos a pôr
o olhar na ressurreição de Jesus.

[1] Francisco, Homilia, 13/04/18.

[2] S. Josemaria, Sulco, n. 795.

[3] “A los árboles altos”, uma canção
tradicional.



[4] cf. S. Josemaria, Via Sacra, VII
estação, n. 1.

[5] S. Josemaria, “Tempo de reparar”,
n. 4, em En diálogo con el Señor.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-sexta-feira-da-xviii-semana-

do-tempo-comum/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-xviii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-xviii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-xviii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-xviii-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: sexta-feira da XVIII semana do Tempo Comum

