
opusdei.org

Meditações: sexta-
feira da V semana do
Tempo Comum

Reflexão para meditar na sexta-
feira da V semana do Tempo
Comum. Os temas propostos
são: podemos conduzir as
pessoas a Jesus; Deus atua de
diferentes maneiras; os tempos
da atuação divina nem sempre
são os nossos.

Podemos conduzir as pessoas a
Jesus.
Deus atua de diferentes
maneiras.
Os tempos da atuação divina
nem sempre são os nossos.

• 

• 

• 



O SENHOR, no seu afã por anunciar o
Evangelho, pregou diante de grandes
multidões, como o semeador que
lança a semente à mão. Mas,
simultaneamente, muitas vezes
Cristo também se comportou como o
médico que vem curar doentes, um
de cada vez: escutava, olhava,
examinava, curava. Numa certa
passagem da Escritura, vemos que
quem procurava Jesus não o fazia
pelos seus próprios meios, uma vez
que não tinha a capacidade de
expressar a sua necessidade, mas era
ajudado por outros: tratava-se de um
surdo que mal podia falar. O
Evangelho indica-nos que são
provavelmente os seus familiares ou
os seus amigos que «o trazem» e
«suplicam» (cf. Mc 8, 22) a Jesus que
impusesse as suas mãos sobre ele.

Esta cena pode ser uma imagem do
nosso papel como apóstolos: nós



também estamos chamados a
partilhar com os nossos amigos a
força curadora de Cristo que
experimentámos na nossa vida.
Muitas vezes, uma pessoa que não
pode ouvir encontra, ao mesmo
tempo, dificuldades para comunicar;
e certamente muitas pessoas que nos
rodeiam querem, no mais profundo
da sua alma, ter uma relação mais
próxima com Deus, mas talvez não
saibam por onde começar. «Muitos
deles buscam secretamente a Deus,
movidos pela nostalgia do seu
rosto»[1].

Podem servir-nos, nesta missão, os
dois verbos que usa o evangelista:
trata-se de «trazer» as pessoas e de
«suplicar» a Jesus pela sua cura. A
segunda parte parece mais simples
de compreender, mas, a primeira,
como se consegue? S. Josemaria
oferece algumas pistas, recordando-
nos que não se trata de «um
empurrão material, mas da



abundância de luz, de doutrina; o
estímulo espiritual da vossa oração e
do vosso trabalho, que é testemunho
autêntico da doutrina; o cúmulo de
sacrifícios, que sabeis oferecer; o
sorriso, que vos vem à boca, porque
sois filhos de Deus: filiação, que vos
enche de uma serena felicidade −
ainda que na vossa vida por vezes
não faltem contradições −, que os
outros veem e invejam. Acrescentai,
a tudo isto, a vossa generosidade e a
vossa simpatia humana»[2].

OS AMIGOS da pessoa surda-muda,
cheios de fé, tinham pedido a Jesus
que impusesse as suas mãos sobre o
doente. Mas o Senhor decide atuar de
um modo diferente: escolhe realizar
a cura de maneira progressiva:
«Jesus, afastando-se com ele da
multidão, meteu-lhe os dedos nos
ouvidos e com saliva tocou-lhe a



língua. Depois, erguendo os olhos ao
Céu, suspirou e disse-lhe: “Effathá”,
que quer dizer: “Abre-te”» (cf. Mc 7,
33-34). Algo semelhante tinha
sucedido quando devolveu a vista a
um cego, ungindo os seus olhos com
a lama que tinha feito com a saliva
(cf. Jo 9, 6). No entanto, noutras
ocasiões tinha realizado milagres
instantâneos, inclusive a pessoas que
se encontravam em lugares
afastados.

Sabemos que, tal como exclamamos
todos os dias na Santa Missa, basta
uma palavra de Jesus para curar
qualquer mal. Mas isso poderia
levar-nos a pensar que Deus «teria
de» atuar sempre e em tudo dessa
maneira. No entanto, o devir da
nossa própria vida ensina-nos que
não é assim. Tantas vezes
experimentámos que Jesus nos
conduz por caminhos que nos
parecem atalhos, que atravessamos
momentos aparentemente



desnecessários, semelhantes àqueles
gestos de tocar a língua ou os ouvidos
daqueles doentes. Pode acontecer
que nos tenhamos acostumado a que
tudo à nossa volta funcione de uma
forma aparentemente eficaz, veloz,
sem necessidade de esperar… e
queiramos que assim sejam todos os
outros âmbitos da vida.

«O Senhor está próximo do seu povo,
muito próximo. Ele mesmo o diz:
“Que nação tem um Deus tão
próximo como vós?”. A vida é um
caminho que Ele quis percorrer junto
de nós. Mas quando o Senhor vem,
nem sempre o faz da mesmo
maneira. Não existe um protocolo da
ação de Deus na nossa vida. Uma vez
faz de certa maneira e noutra ocasião
faz de maneira diferente, mas faz
sempre. O Senhor leva o seu tempo,
mas também tem muita paciência
(...). Na vida, algumas vezes, as coisas
podem ser muito sombrias. E temos
vontade, se estamos em dificuldade,



de descer da cruz. E este é o
momento preciso: a noite é mais
sombria quando a aurora se
aproxima»[3].

NO FINAL DA sua passagem pela
terra, durante a Última Ceia, Jesus
disse aos seus apóstolos que fizeram
bem em chamá-lo Mestre (cf. Jo 13,
13). Referimos que o Senhor se tinha
atribuído também as designações de
médico (cf. Mt 9, 12) e de semeador
(cf. Mt 13, 37). Estas três maneiras
através das quais Jesus se caracteriza
a si próprio podem servir-nos para
compreender como é a sua ação na
nossa vida, especialmente quando
pensamos que Deus deveria atuar
mais depressa, quando queremos
que atue de acordo com os nossos
tempos mais do que nos seus.



Se pensarmos num maestro, damo-
nos conta de que o seu trabalho de
conduzir o próximo requer sempre
um largo processo temporal.
Também o médico não se comporta
com precipitação: até a mais leve
ferida costuma exigir várias sessões.
Finalmente, se pensarmos no
semeador, podemos observar que
não existe semente que se cultive
sozinha, que não necessite a paciente
tarefa de ir uma e outra vez regar,
melhorar as condições da terra, etc.

Escreveu S. Paulo aos Gálatas: «Meus
filhos, por quem sinto outra vez
dores de parto, até que Cristo se
forme entre vós» (cf. Gl 4, 19). O
empenho da Santíssima Trindade é
precisamente esse: formar Cristo em
nós. «Daí, o desejo veemente de nos
considerarmos corredentores com
Cristo – afirmava S. Josemaria –, de
salvar com Ele todas as almas,
porque somos, queremos ser, Ipse
Christus, o próprio Jesus Cristo e Ele



deu-se a si mesmo em resgate de
todos»[4]. E nesta espera para ser cada
vez «mais Cristo», não temos melhor
apoio que o de Maria: ela, apesar de
ter uma santa impaciência para ver o
seu filho, esperou nove meses por
Jesus que se formasse no seu seio e
depois trinta anos para ver os seus
prodígios.

[1] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
14.

[2] S. Josemaria, Carta 24/10/1942, n.
9.

[3] Francisco, Homilia, 28/06/2013.

[4] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
121



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-sexta-feira-da-v-semana-do-

tempo-comum/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-v-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-v-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-v-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sexta-feira-da-v-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: sexta-feira da V semana do Tempo Comum

