
opusdei.org

Meditações:
segunda-feira da
XXX semana do
Tempo Comum

Reflexão para meditar na
segunda-feira da XXX semana
do Tempo Comum. Os temas
propostos são: Cristo toma
sobre si as nossas dores; uma
mulher libertada das suas
amarras; Deus ama a nossa
liberdade.

Cristo toma sobre si as nossas
dores.
Uma mulher libertada das suas
amarras.
Deus ama a nossa liberdade.

• 

• 

• 



COMO todos os sábados, uma mulher
dirige-se à sinagoga. Estava doente
havia dezoito anos por causa de um
espírito, «andava curvada e não
podia de modo algum endireitar-
se» (Lc 13, 11). Nesse dia Jesus vai
também à sinagoga para pregar o
Reino de Deus e convidar à
conversão. Num dado momento do
seu ensinamento, Cristo repara nela,
chama-a e diz-lhe: «Estás livre da tua
enfermidade». E, assim que lhe
impôs as mãos, a mulher endireitou-
se (Lc 13, 12-13).

Foi um milagre completamente
inesperado. Esta mulher não tinha
pedido nada. Talvez intuísse que
Jesus ia passar pela sua aldeia. Por
isso, fez o possível para se colocar
num lugar da sinagoga donde o
Mestre a pudesse ver. No entanto,
não abriu a boca nem gritou, como
outros personagens do Evangelho



que também tinham sido curados.
Apesar de tudo, o Senhor não só
reparou na sua presença, mas
sobretudo leu no seu coração um
imenso desejo de liberdade. E, com
uma única palavra, expulsou a
doença: «Estás livre».

Jesus ensina-nos assim que a
misericórdia é a resposta de Deus à
dor do mundo. O sofrimento comove
o seu coração. Qualquer um dos
nossos problemas, mesmo os mais
pequenos, dói-Lhe. Não é um Deus
insensível. De facto, o próprio Cristo
«experimentou neste mundo a
aflição e a humilhação. Ele assumiu
os sofrimentos humanos, tomou-os
sobre si na sua carne, viveu-os
plenamente, um a um. Conheceu
toda a espécie de aflição, moral e
física: experimentou a fome e o
cansaço, a amargura da
incompreensão, foi traído e
abandonado, flagelado e
crucificado»[1]. A história desta



mulher encurvada repete-se também
hoje. Onde quer que se encontre
alguém que sofre, pode sentir a
consolação da presença de Cristo,
que olha para nós com o desejo de
tomar sobre os seus ombros a nossa
dor.

A DOENÇA impedia esta mulher de
desfrutar de tantas coisas boas da
vida. Era-lhe muito difícil olhar para
o céu; sem o querer, os seus olhos
detinham-se apenas no chão que
pisava. Ao libertá-la das suas
amarras, Cristo permite-lhe ver o que
antes lhe era vedado. Sentindo-se
livre e cheia de alegria, «glorificava a
Deus» (Lc 13, 13) e «a multidão
alegrava-se com todas as
maravilhas» que Jesus realizava (Lc
13, 18).



O relato do evangelista diz-nos que a
doença tinha, em certo sentido, uma
origem espiritual. Quando o chefe da
sinagoga se indigna com o facto de
tudo se passar ao sábado, Jesus
responde-lhe: «E esta mulher, filha
de Abraão, que Satanás prendeu há
dezoito anos, não devia libertar-se
desse jugo no dia de sábado?» (Lc 13,
16). Os Padres da Igreja veem nesta
mulher encurvada, incapaz de se
endireitar, uma figura das almas que
estão tão debilitadas pelos desejos
terrenos que já não podem ocupar-se
das realidades divinas. «O pecador,
preocupado com as coisas da terra e
não buscando as coisas do Céu, é
incapaz de olhar para cima: como
segue desejos que o levam para
baixo, a sua alma, perdendo a
retidão, inclina-se e não vê senão
aquilo em que pensa
incessantemente»[2].

Às vezes podemos ter a impressão de
estarmos atados pelos nossos



defeitos. Experimentamos então uma
grande dificuldade em aspirar aos
bens do Céu. Nesses momentos, Deus
espera que, como aquela mulher, nos
aproximemos d’Ele e Lhe confiemos
os nossos medos com sinceridade.
«Não te preocupes em conhecer-te tal
como és: assim, de barro – escrevia S.
Josemaria –. Não te preocupes.
Porque tu e eu somos filhos de Deus –
e este é um endeusamento bom –,
escolhidos por chamamento divino
desde toda a eternidade (...). Nós, que
somos especialmente de Deus, seus
instrumentos apesar da nossa pobre
miséria pessoal, seremos eficazes se
não perdermos a humildade, se não
perdermos a consciência da nossa
fraqueza»[3]. Deste modo, a atração
que a realidade do pecado possa
suscitar em nós não será um
obstáculo na relação com o Senhor,
mas levar-nos-á a ser mais humildes,
a procurar a união com Ele e a
confiar na sua fortaleza.



TAL COMO a mulher encurvada sofre
por causa da sua doença, também o
pecado significa escravidão, «faz com
que o homem se sinta estranho a si
mesmo, no seu íntimo»[4]. Por isso,
noutra altura Jesus dirá: «Em
verdade, em verdade vos digo: todo
aquele que comete pecado é escravo
do pecado. O escravo não fica em
casa para sempre, mas o filho é que
fica nela para sempre; por isso, se o
Filho vos dá a liberdade, sereis
realmente livres» (Jo 8, 34-36). Os
cristãos, portanto, são chamados à
liberdade (cf. Gal 5, 13). Desde a
Criação, Deus deu-nos a capacidade
de escolher e querer o bem, mas
também a possibilidade de nos
afastarmos dele. «É um mistério da
Sabedoria divina – comentava S.
Josemaria – que, ao criar o homem à
sua imagem e semelhança (cf. Gn 1,
26), tenha querido correr o risco
sublime da liberdade humana»[5].



«Este risco – assinala o prelado do
Opus Dei –, desde os primórdios da
História, conduziu efetivamente, com
o pecado original, à rejeição do amor
de Deus. Assim se debilitou a força
da liberdade humana para o bem, e a
vontade ficou um tanto inclinada
para o pecado. Para além disso, os
pecados pessoais enfraquecem ainda
mais a liberdade, e é por isso que o
pecado pressupõe sempre, em maior
ou menor grau, uma escravidão (cf.
Rm 6, 17, 20)»[6]. Apesar de tudo, o
homem continua a ser livre e,
mesmo que esta liberdade seja por
vezes frágil, Deus é o primeiro a
respeitá-la e a amá-la. Saber que o
Senhor «não quer escravos, mas
filhos»[7], enche-nos de segurança,
pois permite-nos viver abraçando a
nossa condição mais profunda.
«Como é libertador saber que Deus
nos ama! Como é libertador o perdão
de Deus, que nos permite voltar para
nós mesmos e para a nossa
verdadeira casa!»[8]. E nessa casa



sabemos que nos espera a Virgem
Maria, que quer libertar-nos de tudo
o que nos possa separar do seu Filho.

[1] Francisco, Discurso, 17/05/2014.

[2] S. Gregório Magno, Homilias
sobre o evangelho, n. 31.

[3] S. Josemaria, Carta 2, n. 20.

[4] S. João Paulo II, Audiência,
03/08/1988.

[5] S. Josemaria, Carta, 24/10/1965, n.
3.

[6] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
09/01/2018, n. 2.

[7] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
129.

[8] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
09/01/2018, n 4.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-segunda-feira-da-xxx-

semana-do-tempo-comum/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-xxx-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-xxx-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-xxx-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-xxx-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: segunda-feira da XXX semana do Tempo Comum

