
opusdei.org

Meditações:
segunda-feira da XXI
semana do Tempo
Comum

Reflexão para meditar na
segunda-feira da XXI semana do
Tempo Comum. Os temas
propostos são: transmitir a fé
pelo exemplo; quando surge o
formalismo; a santidade é
flexível.

Transmitir a fé pelo exemplo.
Quando surge o formalismo.
A santidade é flexível.

• 
• 
• 



OS ESCRIBAS e os fariseus eram
conhecidos por serem crentes zelosos
e praticantes da Lei. No entanto,
alguns deles limitavam-se a pregar
aos outros e não punham em prática
o que ensinavam. É por isso que
Jesus, em várias ocasiões, sublinha a
sua hipocrisia, com uma repreensão
cheia de dor pelas almas, com o
desejo de os fazer mudar de atitude:
«Ai de vós, escribas e fariseus,
hipócritas, que fechais aos homens o
Reino dos Céus! Porque nem vós
entrais, nem deixais entrar os que
querem entrar» (Mt 23, 13).

Num certo sentido, cada cristão tem
em comum com os escribas e os
fariseus a missão de ensinar, isto é,
de transmitir a fé no seio da própria
família e entre os amigos. Em sentido
lato, todos nós somos, de alguma
forma, líderes; espera-se que
guiemos os outros com sensibilidade
e pleno respeito pela sua liberdade. E
isso implica, em primeiro lugar,



oferecer um testemunho coerente.
«A palavra tem força quando é
acompanhada por obras»[1], ensinava
Santo António. Um cristão é
chamado a «fazer da sua vida
quotidiana um testemunho de fé, de
esperança e de caridade; um
testemunho simples, normal, sem
necessidade de manifestações
espetaculares, destacando – com a
coerência da sua vida – a presença
constante da Igreja no mundo, uma
vez que todos os católicos são eles
próprios Igreja, pois são membros de
pleno direito do único Povo de
Deus»[2].

Transmitir a fé pelo exemplo não
significa que os cristãos tenham de
ser perfeitos. As pessoas que nos
rodeiam estão provavelmente
conscientes de alguns dos nossos
defeitos, das pequenas ou grandes
incoerências entre o que
pretendemos ensinar e o que
realmente somos. O que é decisivo,



no entanto, não é levar uma vida sem
falhas, pois isso é impossível. De
facto, essas incoerências, quando são
humildemente reconhecidas e
combatidas com esforço e com a
graça de Deus, podem iluminar as
pessoas que nos rodeiam: elas
percebem que o ideal cristão não é
ser perfeito, mas esforçar-se por se
tornar cada vez mais semelhante a
Cristo. É por isso que, mesmo com
este defeito, os outros podem ver que
é possível estar perto de Deus,
porque Ele não põe nenhum
obstáculo ao seu amor. Afinal, a
santidade não é algo que se consegue
de um dia para o outro, mas é um
caminho que se percorre ao longo da
vida.

«AI DE VÓS, escribas e fariseus,
hipócritas, que pagais o dízimo da
hortelã, do endro e do cominho, mas



abandonastes o mais importante da
Lei: a justiça, a misericórdia e a
fidelidade! Deveis fazer isto sem
abandonar o outro» (Mt 23, 22). Jesus
denuncia aqueles que dão demasiada
importância às coisas acessórias e
perdem de vista o essencial. De facto,
alguns escribas e fariseus, tinham
adotado muitos preceitos humanos
que nada tinham a ver com a lei
divina. Isto levou-os a formar uma
casuística pormenorizada do que se
podia e do que não se podia fazer. Ao
fazê-lo, revelavam um certo orgulho
e autossuficiência: provavelmente
pensavam que, para ganhar a vida
eterna, bastava seguir estas
disposições. Esqueciam-se de que a
salvação não é algo que possamos
merecer humanamente com as
nossas ações, mas é sempre um dom
de Deus.

O problema que Jesus põe em
evidência não é tanto a existência
desses preceitos humanos, que



podem ter sentido, mas o facto de a
Lei essencial, dada por Deus, ser
negligenciada.

Alguns membros da autoridade
judaica observavam perfeitamente
as regras estabelecidas por eles
próprios, mas esqueciam-se de viver
a justiça, a caridade e a misericórdia
para com os seus irmãos. O amor a
Deus e o amor aos outros tinham
passado para segundo plano: o
importante era cumprir à letra as
suas regras.

Esta atitude de alguns fariseus e
escribas pode também estar presente
nos nossos dias. «Nalguns há um
cuidado ostensivo pela liturgia, pela
doutrina e pelo prestígio da Igreja,
mas não se preocupam que o
Evangelho tenha uma inserção real
no Povo fiel de Deus e nas
necessidades concretas da
história»[3]. Podemos pedir ao
Senhor, antes de mais, que saibamos



viver a sua lei com o coração,
desejando agradar-lhe em tudo o que
fazemos. «Dar "toda" a glória a Deus.
– "Espreme" com a tua vontade,
ajudado pela graça, cada uma das
tuas ações, para que nelas não fique
nada que cheire a humana soberba,
a complacência do teu "eu"»[4]. Deste
modo podemos transmitir uma lei
que não é autorreferencial nem se
baseia apenas em práticas exteriores,
mas que procura sobretudo o bem
autêntico dos outros: «O Evangelho
responde às necessidades mais
profundas dos homens, porque todos
somos criados para aquilo que o
Evangelho nos propõe: a amizade
com Jesus e o amor fraterno»[5].

NOS ANOS SESSENTA, um grande
número de estudantes vivia em Villa
Tevere, que na altura era a sede do
Colégio Romano da Santa Cruz, onde



muitos membros da Obra recebiam
formação. Numa ocasião, foi-lhes
dada a indicação de não se sentarem
em cima de arcas decorativas perto
da sala de jantar, para evitar que se
estragassem. Passados alguns dias,
quando chegaram a essa parte da
casa, encontraram São Josemaria
sentado numa das arcas, batendo-lhe
com o calcanhar enquanto olhava
para eles divertido. Explicou-lhes
que este aviso tinha sido dado como
um pormenor concreto para viver a
pobreza, porque eles eram muitos na
casa. E conclui: «Não somos
maníacos com a pobreza, nem com a
ordem, nem com as coisas pequenas,
meus filhos, fazemos tudo por amor
de Deus»[6].

Por vezes, a meticulosidade, mesmo
em coisas relacionadas com a vida
espiritual, pode ter como objetivo
apaziguar a consciência em vez de
agradar a Deus. Assim, é fácil que as
nossas relações com Nosso Senhor se



tornem uma formalidade. É por isso
que São Josemaria costumava dizer
que «a santidade tem a flexibilidade
dos músculos soltos. Quem quer ser
santo sabe comportar-se de tal
maneira que, ao mesmo tempo que
faz uma coisa que o mortifica, omite
– se não for ofensa a Deus – outra
que também lhe custa, e dá graças a
Nosso Senhor por essa comodidade.
Se os cristãos atuassem de outra
maneira, corriam o risco de se
tornarem tesos, sem vida, como uma
boneca de trapos. A santidade não
tem a rigidez do cartão: sabe sorrir,
ceder, esperar. É vida: vida
sobrenatural»[7].

São Francisco de Sales, logo no início
da sua correspondência com a que
viria a ser Santa Joana de Chantal,
alertava-a para a possível falta de
liberdade de filha de Deus em que
ela poderia cair, mesmo no seu
desejo de vida cristã. «Uma alma que
se tenha apegado ao exercício da



meditação, se for interrompida, vê-se
sair triste, ansiosa e perturbada. A
alma que tem a verdadeira liberdade
sairá com um rosto sereno e um
coração bondoso para com o
importuno que a perturbou, pois é
tudo uma coisa só, ou servir a Deus
meditando, ou servi-l’O suportando o
próximo; ambos são a vontade de
Deus, mas suportar o próximo é
necessário neste momento»[8].
Podemos pedir à Virgem Maria que
nos ajude a tratar o seu Filho com
um coração livre de formalismos e
cheio de amor autêntico e simples.

[1] Santo António de Lisboa, Sermões,
I, 226.

[2] São Josemaria, Cristo que passa, n.
53.

[3] Francisco, Evangelii gaudium, n.
95.



[4] São Josemaria, Caminho, n. 784.

[5] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
265.

[6] São Josemaria, citado em Pilar
Urbano, El hombre de Villa Tevere,
Plaza & Janés, Barcelona 1995, p. 225.

[7] São Josemaria, Forja, n. 156.

[8] São Francisco de Sales, Carta à
Baronesa de Chantal, 14/10/1604.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-segunda-feira-da-xxi-

semana-do-tempo-comum/ (21/12/2025)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-xxi-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-xxi-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-xxi-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-xxi-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: segunda-feira da XXI semana do Tempo Comum

