
opusdei.org

Meditações:
segunda-feira da
XVII semana do
Tempo Comum

Reflexão para meditar na
segunda-feira da XVII semana
do Tempo Comum. Os temas
propostos são: o grão de
mostarda; o fermento na
farinha; a confiança na
fecundidade de Deus.

O grão de mostarda.
O fermento na farinha.
A confiança na fecundidade de
Deus.

• 
• 
• 



PARA DESCREVER a lógica de
funcionamento do seu reino, o
Senhor recorre à parábola do grão de
mostarda. «O Reino dos Céus pode
comparar-se ao grão de mostarda
que um homem tomou e semeou no
seu campo. Sendo a menor de todas
as sementes, depois de crescer, é a
maior de todas as hortaliças e torna-
se árvore, de modo que as aves do
céu vêm abrigar-se nos seus
ramos» (Mt 13, 31-32). No Oriente
cultivava-se esta planta, cuja
semente era proverbialmente
pequena: de facto, na linguagem
comum, dizia-se «pequeno como um
grão de mostarda». No entanto, a
planta que dela brotava tornava-se
notoriamente grande: atingia três ou
quatro metros, com uma base
lenhosa, e nos seus ramos podiam
refugiar-se os pássaros.

O grão de mostarda, pequeno como a
cabeça de um alfinete, possui uma
enorme vitalidade: está chamado a



expandir-se e a acolher na sua vida
as de muitos outros viventes. Por isso
serve como símbolo do Reino de
Deus. Para o fazer crescer na terra,
Jesus não pôs em prática um
programa de predomínio político,
nem optou por realizar uma potente
campanha mediática, nem por se
manifestar de forma clamorosa ao
mundo inteiro, como poderia ter
feito. Pelo contrário, o seu projeto foi
começar com a pequena semente de
doze pescadores, umas quantas
mulheres – algumas delas anónimas,
pelo menos para nós – e muitos
outros discípulos sem especial
relevância social nem cultural. Todos
eles foram suas testemunhas. A sua
força residia na autenticidade das
suas vidas, na forma como levaram
até às últimas consequências, por
amor, o que Cristo lhes tinha
revelado com as suas obras e as suas
palavras.



Hoje como ontem, a árvore de
mostarda continua a crescer nos
campos do Médio Oriente e, hoje
como ontem, o Reino de Deus tem em
si mesmo a força para continuar a
expandir-se por todo o orbe da terra:
«O Reino é graça, amor de Deus pelo
mundo, fonte de serenidade e
confiança para nós»[1]; mas, ao
mesmo tempo, é algo que Jesus nos
convida a procurar ativamente; mais
ainda, a torná-lo a ocupação
principal da nossa vida: «Procurai
primeiro o Reino de Deus e a sua
justiça» (Mt 6, 33). Se o procurarmos
verdadeiramente, travando com
amor as pequenas batalhas
quotidianas pela santidade, então à
nossa volta, mesmo sem darmos por
isso, irão crescendo abundantes
frutos de bondade e de vida cristã.



«DISSE-LHES ainda outra parábola:
“O Reino dos Céus pode comparar-se
ao fermento que uma mulher toma e
mistura em três medidas de farinha,
até ficar tudo levedado”» (Mt 13, 33).
Este brevíssimo ensinamento do
Senhor é semelhante ao da parábola
do grão de mostarda que o precede
no Evangelho de S. Mateus. Repete-se
a ideia de que do pequeno surgirá o
grande. Mas desta vez com a nuance
de que não haverá apenas
crescimento, mas também uma
profunda transformação.

A graça de Deus, a fé e a caridade
transformam-nos pessoalmente, na
medida em que as acolhemos e
deixamos que cresçam no nosso
coração. E viver assim, cada vez mais
identificados com o Evangelho,
produz necessariamente mudanças
profundas também no mundo que
nos rodeia. Foi o que aconteceu
desde os primeiros tempos da Igreja:
os primeiros cristãos – explicava S.



Josemaria – «não tinham, em virtude
da sua vocação sobrenatural,
programas sociais nem humanos a
cumprir; mas estavam imbuídos de
um espírito, de uma conceção da
vida e do mundo, que não podia
deixar de ter consequências na
sociedade em que se moviam»[2].
Foram cidadãos comuns e não
deixaram de o ser ao receber a fé,
mas toda a sua existência adquiriu
um novo sentido e isso renovou
também o mundo em que viviam,
pessoa a pessoa.

É significativo que nesta parábola
Jesus nos apresente uma mulher que
está a fazer pão, possivelmente parte
para a sua família e o restante para
vender, porque as três medidas de
farinha que mistura com o fermento
equivalem a dezenas de quilos de
massa. Isto recorda-nos também que
os cristãos correntes transformam o
mundo através do trabalho
quotidiano feito por amor a Deus e



aos outros: é assim que podemos
levar o Evangelho a muitas pessoas.
«O nosso coração enche-se de alegria
com a ideia de sermos isso mesmo:
levedura que faz fermentar a massa.
A nossa vida não é egoísta: é uma
luta na linha da frente, é meter-nos
na torrente da sociedade, passando
despercebidos; e chegar a todos os
corações, realizando em todos eles a
grande obra de os transformar em
pão bom, que seja a paz – a alegria e
a paz – de todas as famílias, de todos
os povos»[3].

«TUDO ISTO disse Jesus em parábolas
– diz S. Mateus – e sem parábolas
nada lhes dizia» (Mt 13, 34). Também
nós escutamos hoje novamente as
parábolas do Senhor, para que
produzam um fruto de esperança nas
nossas almas. Passaram dois
milénios de cristianismo, a pequena



semente cresceu pelos cinco
continentes, o fermento levedou a
massa de inúmeros povos e culturas.
Mas isto foi possível porque o Reino
cresceu de coração em coração, na
vida de cada pessoa, antes de mais
na dos que querem levar a alegria do
Evangelho a todos os cantos do
mundo.

Há ainda muito a fazer e, ao mesmo
tempo, a refazer, antes de mais na
nossa própria vida. Além disso, nem
sempre o que parecia ter sido
alcançado subsiste. Tal como não é
fácil encarnar plenamente o
Evangelho na própria vida, também
não está isenta de reveses a missão
apostólica que Deus confiou a cada
cristão: «Surgem constantemente
novas dificuldades, a experiência do
fracasso, as estreitezas humanas que
tanto magoam. Todos sabemos, por
experiência, que por vezes uma
tarefa não nos dá a satisfação que
desejaríamos, os frutos são exíguos e



as mudanças lentas, e somos
tentados a dar-nos por cansados»[4].

Nesses momentos, em que talvez
experimentemos o desalento, a fé
impele-nos a confiar na vitalidade da
pequena semente no nosso coração,
na eficácia do punhado de farinha
que fermenta uma grande
quantidade de massa. Mesmo que
pareça que o trabalho é estéril, que
há muito a fazer e é pouco o que
conseguimos enfrentar, temos a
segurança «de que Deus pode atuar
em todas as circunstâncias, também
no meio de aparentes fracassos,
porque “trazemos este tesouro em
vasos de barro” (2Cor 4, 7). Esta
certeza é o que se chama “sentido de
mistério”, que consiste em saber,
com certeza, que a pessoa que se
oferece e entrega a Deus por amor
seguramente será fecunda (cf. Jo 15,
5). Esta fecundidade é muitas vezes
invisível, incontrolável, não pode ser
contabilizada»[5]. Nenhum ato



realizado por amor a Deus e aos
outros é inútil. Umas vezes não
veremos diretamente os frutos,
outras vezes eles virão de forma
insuspeitada e sempre produzirão
em nós um crescimento do coração.
Podemos recorrer a Maria para que
nos ajude a confiar nos frutos que
crescerão na nossa vida se estamos
perto do seu Filho.

[1] S. João Paulo II, Audiência geral,
06/12/2000.

[2] S. Josemaria, Carta 29.

[3] S. Josemaria, Carta 1, n. 5c.

[4] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
277.

[5] Ibid., n. 279.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-segunda-feira-da-xvii-

semana-do-tempo-comum/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-xvii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-xvii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-xvii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-xvii-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: segunda-feira da XVII semana do Tempo Comum

