
opusdei.org

Meditações:
segunda-feira da XI
semana do Tempo
Comum

Reflexão para meditar na
segunda-feira da XI semana do
Tempo Comum. Os temas
propostos são: o contraste entre
Acab e Nabot; uma verdadeira e
uma falsa prudência; a justiça
de Cristo.

O contraste entre Acab e Nabot.
Uma verdadeira e uma falsa
prudência.
A justiça de Cristo.

• 
• 

• 



NAQUELE TEMPO, Acab, rei de Israel,
tinha saído vitorioso de uma difícil
campanha militar contra o rei da
Síria. Deus, depois de o ter guiado
através de um profeta, deu-lhe a
vitória. Mas depois de ter vencido,
Acab decidiu agir por sua própria
conta, sem contar com Deus. Depois
de ter sido censurado por este
comportamento, «o rei de Israel foi
para casa triste e irritado» (1Rs 20,
43). Não compreende que o seu
desconforto se deve ao facto de viver
longe de Deus, e tenta remediar a sua
tristeza satisfazendo os seus
caprichos. Depois deste episódio, a
Sagrada Escritura também nos conta
que «Nabot de Jezrael possuía uma
vinha ao lado do palácio de Acab, rei
da Samaria. Acab falou a Nabot,
dizendo: “Cede-me a tua vinha, para
eu fazer dela uma horta, porque está
junto da minha casa. Dar-te-ei em
troca uma vinha melhor, ou, se
preferes, pagarei o seu valor em
dinheiro”» (1Rs 21, 1-2). Nabot



recusou-se a abdicar da herança dos
seus pais, como exigia a Lei de
Moisés e, mais uma vez, «Acab voltou
para casa triste e irritado, (…).
Deitou-se na cama com o rosto
voltado para a parede e não quis
comer nada» (1Rs 21, 4). Mais uma
vez, Acab não compreende.
Considera incompreensível o
comportamento de Nabot, um
homem íntegro, que se rege por
umas convicções mais profundas,
que não estão à mercê do vaivém da
utilidade ou do prazer superficiais.

«Nabot era feliz – diz Sto. Ambrósio –
porque, embora pobre e débil face à
arrogância do rei, era tão rico nos
seus sentimentos e na sua
religiosidade que não aceitou o
dinheiro do rei em troca da vinha
herdada dos seus pais. Acab, pelo
contrário, era mesquinho, mesmo
aos seus próprios olhos»[1]. Nabot
aparece como um homem livre e
íntegro, ao passo que Acab, com todo



o seu poder, coloca diante dos nossos
olhos a imagem, que por vezes pode
ser a nossa, do homem que se deixa
levar pelas circunstâncias, sem outro
norte que não seja o estado de ânimo
ou o capricho do momento. «A
dignidade humana exige que o
homem atue de acordo com a sua
consciência e livre escolha, ou seja,
movido e induzido por uma
convicção pessoal interior e não sob
a pressão de um cego impulso
interior ou da mera coação
externa»[2]. Se a vinha de Nabot era
preciosa, mais preciosa ainda era a
sua alma. Tinha cultivado bem a sua
liberdade, procurando unir-se a Deus
com todo o seu coração e produzindo
como frutos saborosos as virtudes
que fazem o homem feliz.

COMO SÃO DIFERENTES as virtudes
do homem justo, especialmente a



prudência, quando as comparamos
com a determinação e astúcia de
Jezabel, a mulher de Acab! Também
ela se envergonha da falta de
carácter do seu marido e, por isso,
emprega os seus talentos para que
ele se aproprie da vinha de Nabot.
«Escreveu uma carta em nome de
Acab, selou-a com o selo real e
enviou-a aos anciãos e aos nobres da
cidade que habitavam com Nabot.
Eis o que ela escreveu na carta:
“Proclamai um jejum e fazei
comparecer Nabot diante do povo.
Colocai em frente dele dois homens
sem escrúpulos, que o acusem desta
maneira: ‘Tu amaldiçoaste Deus e o
rei’. Depois levai-o para fora da
cidade e apedrejai-o até
morrer”» (1Rs 21, 8-10). Depois de
cumprirem as suas ordens, «Jezabel
foi dizer a Acab: “Levanta-te e vai
tomar posse da vinha que Nabot de
Jezrael não te quis ceder por
dinheiro. Ele já não está vivo;
morreu”» (1Rs 21, 15).



É impressionante o carácter desta
mulher que mandou eliminar os
profetas de Israel, fez com que o
próprio Elias se assustasse e pusesse
em fuga, arrastou o seu marido e
todo o povo para o culto a Baal.
Jezabel move-se com precisão e
sangue frio entre os meandros da lei,
tece um verdadeiro estratagema que
lhe permite perpetrar aquele crime
sem manchar as suas próprias mãos
nem as do seu marido. Mas esta
injustiça mostra-nos que nem a sua
astúcia é prudência, nem a sua
determinação é fortaleza, nem o seu
autodomínio é temperança. Fechada
à verdade de Deus, Jezabel despreza
a justiça e põe as suas qualidades ao
serviço dos seus caprichos, causando
a sua própria infelicidade e a dos que
a rodeiam.

Esta prudência desvinculada de Deus
é frequentemente referida como
«prudência da carne». Pelo contrário,
«a verdadeira prudência mantém-se



atenta às insinuações de Deus e, em
vigilante escuta, recebe na alma
promessas e realidades de salvação
(...). Pela prudência o homem é
audaz, sem insensatez; não evita, por
ocultas razões de comodismo, o
esforço necessário para viver
plenamente segundo os desígnios de
Deus. A temperança do prudente não
é insensibilidade nem misantropia, a
sua justiça não é rigidez, a sua
paciência não é servilismo»[3].

PERANTE UM COMPORTAMENTO
como o de Acab e Jezabel em relação
a Nabot, podemos sentir indignação e
desejar que se faça justiça. Por isso,
podem surpreender-nos as palavras
de Jesus no Evangelho: «Não resistais
ao homem mau. Mas se alguém te
bater na face direita, oferece-lhe
também a esquerda. Se alguém
quiser levar-te ao tribunal, para ficar



com a tua túnica, deixa-lhe também o
manto. (…) Dá a quem te pedir e não
voltes as costas a quem te pede
emprestado» (Mt 5, 39-40.42).

Não é necessário suavizar as
palavras do Senhor. De facto, Jesus
anima-nos a viver com uma
liberdade imensa, própria de quem
tem em Deus o seu tesouro e, com
Ele, possui tudo. Uma pessoa assim
está disposta a abdicar de tudo para
o bem dos outros. E isto não é
incompatível com a justiça, essa
virtude que se caracteriza
precisamente por procurar o bem do
outro. Nada está mais longe da
justiça do que essa caricatura que a
pinta como sendo uma virtude
egoísta, preocupada apenas em
proteger e reivindicar o que lhe
interessa. A primeira palavra da
justiça não é meu, mas teu. S. Tomás
de Aquino afirma que é a virtude que
nos abre ao nosso próximo e nos faz
descobrir nele uma pessoa, levando-



nos a procurar ativamente o seu
bem[4].

Nabot era justo porque amava a lei
de Deus, fonte da mais elevada
justiça, e a herança de seus pais, que
devia transmitir aos seus filhos; e
defendeu-as da obstinação ilegítima
de um rei. No final, embora à
primeira vista possa não parecer,
ficou a ganhar, «porque é melhor
sofrer – se é esta a vontade de Deus –,
fazendo o bem, do que fazendo o
mal» (1Pe 3, 13-17). Assim exortava
repetidamente o apóstolo Pedro os
primeiros cristãos, apontando-lhes
sempre como modelo Jesus, que deu
a sua vida por nós. Na morte de
Cristo assumem o seu pleno sentido a
morte de Nabot e toda a injustiça.
Santa Maria, que foi formada na
melhor tradição do povo de Israel,
ajudar-nos-á a ter um coração sábio,
que encontre na adesão a Deus as
suas delícias e transborde para os



outros em obras de justiça cheias de
caridade.

[1] Sto. Ambrósio, De officiis, 2, 5.17.

[2] Concílio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 17.

[3] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
87.

[4] cf. S. Tomás de Aquino, S. Th. II-II,
q. 58, a. 2, co.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-segunda-feira-da-xi-

semana-do-tempo-comum/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-xi-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-xi-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-xi-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-xi-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: segunda-feira da XI semana do Tempo Comum

