
opusdei.org

Meditações:
segunda-feira da I
semana da
Quaresma

Reflexão para meditar na
segunda-feira da I semana da
Quaresma. Os temas propostos
são: renunciar ao pecado é um
ganho; para ver Cristo nos
outros; o céu para quem recebe
tudo de Deus.

Renunciar ao pecado é um
ganho.
Para ver Cristo nos outros.
O céu para quem recebe tudo de
Deus.

• 

• 
• 



«OS PRECEITOS do Senhor são retos e
alegram o coração – canta o salmista
– Os mandamentos do Senhor são
claros e iluminam os olhos» (Sl 19, 9).
Alegria para o coração e luz para os
nossos olhos: são esses os frutos que
o Senhor nos tem preparados se nos
abrirmos, durante esta Quaresma, à
sua conversão. Deus quer-nos felizes
e o primeiro ponto do Catecismo da
Igreja Católica recorda-o: «Deus,
infinitamente perfeito e bem-
aventurado em Si mesmo, num
desígnio de pura bondade, criou
livremente o homem para o tornar
participante da sua vida bem-
aventurada»[1].

Queremos pedir-Lhe luz para não
ficarmos apenas na superfície das
coisas, das pessoas, das nossas
tarefas. Converter-se é olhar de uma
forma nova para aquilo que já vimos
muitas vezes. É o Espírito Santo que



pode purificar o nosso olhar e
purificar o nosso coração para
querer melhor a Deus e aos outros. A
mentira do inimigo consiste em nos
fazer suspeitar que Deus nos pede só
renúncia. No entanto, renunciar ao
pecado é sempre um ganho, um
benefício incalculável. «O sacrifício é
só aparente: porque ao viver assim
(…), liberta-se de muitas escravidões
e consegue, no íntimo do seu
coração, saborear todo o amor de
Deus»[2].

«A Quaresma é um novo começo,
uma estrada que leva a um destino
seguro: a Páscoa de Ressurreição, a
vitória de Cristo sobre a morte. E este
tempo não cessa de nos dirigir um
forte convite à conversão: o cristão é
chamado a voltar para Deus «de todo
o coração» (Jl 2, 12), não se
contentando com uma vida
medíocre, mas crescendo na amizade
do Senhor (…). A Quaresma é o



momento favorável para
intensificarmos a vida espiritual»[3].

«TIVE FOME e destes-me de comer,
tive sede e destes-me de beber, era
peregrino e recolhestes-me» (Mt 25,
35). Jesus diz aos discípulos que essa
é a conduta daqueles, que no final,
serão contados entre os bem-
aventurados. S. Paulo, por sua vez,
escreve aos Efésios: «Não cesso de
dar graças a Deus por vós, quando
vos recordo nas minhas orações» (Ef
1, 16). Deus disse claramente que nos
espera em cada pessoa com quem
nos encontramos; sabê-lo é já motivo
suficiente de agradecimento. Se nos
abrirmos à sua graça, aprenderemos
a descobrir o rasto da imagem divina
em cada alma, especialmente na dos
que passam por alguma necessidade.
Saber que a esse colega, a essa amiga
ou a esse familiar o Senhor não só o



ama, mas que está até presente neles,
é um estímulo para aí procurar o
rosto de Cristo. Os que nos rodeiam
são um dom de Deus para nós.

E como se fosse pouco, Jesus Cristo
assegurou-nos que qualquer gesto de
amor aos homens é como se o
dirigíssemos a Ele próprio: «Sempre
que fizestes isto a um destes meus
irmãos mais pequeninos, a mim
mesmo o fizestes» (Mt 25, 40). Deus
impele-nos a levar carinho,
compreensão e paz aonde quer que
nos encontremos. Neste empenho,
um sorriso pode ser já um bom
início. «Não te esqueças que às vezes
precisamos de ter ao nosso lado
caras sorridentes»[4], escreve S.
Josemaria. Para sermos difusores de
paz e de alegria à nossa volta,
deveremos primeiro tê-las dentro.
Nesse sentido, é importante sermos
muito sinceros com Deus, connosco
mesmos e com quem nos ajuda. «Não
tenhamos medo de ser sinceros, de



dizer a verdade, de ouvir a verdade,
de nos identificarmos com a verdade.
Assim poderemos amar (...). A
hipocrisia tem medo da verdade.
Prefere-se fingir em vez de ser o que
se é»[5]. Para alimentar o faminto, dar
de beber ao sedento e acolher o
peregrino, é importante, primeiro,
pacificar o nosso interior; viver com
uma serenidade que nos permita ver
Cristo nos outros.

«VINDE, benditos de Meu Pai!
Recebei em herança o Reino que vos
está preparado desde a Criação do
mundo» (Mt 25, 34). Em certo
sentido, «o juízo final já está a
decorrer, começa agora, durante a
nossa existência. Este juízo é
pronunciado em cada instante da
vida, como referência do nosso
acolhimento, com fé, da salvação
presente e concreta em Cristo, ou



então, da nossa incredulidade, com o
consequente fechamento em nós
mesmos»[6]. Existe o risco de pensar
neste caminho como uma dura luta
para conseguir que Deus nos ame,
sem nos apercebermos de que o Seu
Amor é eterno e anterior a nós
mesmos. Assim se compreende
melhor que «o inferno consiste,
formalmente, na recusa do ser
humano em receber algo e na sua
pretensão de ser totalmente
autónomo. Ele é a expressão do
encerramento em si próprio (...). A
essência daquilo a que chamamos
céu, “o alto” consiste, pelo contrário,
num exclusivo receber (…), é aquilo
que não é, nem poderia ser, feito por
nós mesmos»[7].

Nos antípodas desta atitude estão as
exigências dos dois filhos da
parábola do pai misericordioso. O
mais novo exige: «Pai, dá-me a parte
dos bens que me corresponde» (Lc
15,12). O mais velho, por sua vez,



censura: «Nunca me deste sequer um
cabrito para fazer uma festa com os
meus amigos» (Lc 15, 29). Ambos
imaginam o que poderiam esperar,
mas enganam-se. Ao mais novo, nem
se lhe deixa terminar a sua frase
quando regressa: «Trazei depressa a
melhor túnica e vesti-lha. Dai-lhe um
anel para o dedo e sandálias para os
pés. Trazei o vitelo gordo e matai-o,
vamos fazer um banquete e alegrar-
nos» (Lc 15, 21-23). Ao mais velho, é
prometido ainda mais: «Filho, tu
estás sempre comigo, e tudo o que é
meu é teu» (Lc 15, 22-31). Assim
aprendem a receber e podem ir para
o céu receber por toda a eternidade o
amor infinito de Deus. No anseio de
deixar atuar Deus na nossa alma,
podemos unir-nos à oração de S.
Josemaria: «Senhor, sim, com a ajuda
da Nossa Mãe do Céu, seremos fiéis,
seremos humildes, e nunca
esqueceremos que temos pés de
barro, e que tudo o que brilha em
nós é Teu, é graça, é essa divinização



que nos dás porque queres, porque
és bom»[8].

[1] Catecismo da Igreja Católica, n. 1.

[2] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
84.

[3] Francisco, Mensagem para a
Quaresma de 2017, 18/10/2016.

[4] S. Josemaria, Sulco, n. 57.

[5] Francisco, Audiência, 25/08/2021.

[6] Francisco, Audiência, 11/12/2013.

[7] Joseph Ratzinger, Introdução ao
Cristianismo, Principia, Cascais 2005,
p. 226 e 227.

[8] S. Josemaria, Cartas 2, n. 62.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-segunda-feira-da-i-semana-

da-quaresma/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-i-semana-da-quaresma/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-i-semana-da-quaresma/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-i-semana-da-quaresma/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-segunda-feira-da-i-semana-da-quaresma/

	Meditações: segunda-feira da I semana da Quaresma

