
opusdei.org

Meditações: sábado
da XXX semana do
Tempo Comum

Reflexão para meditar no
sábado da XXX semana do
Tempo Comum. Os temas
propostos são: «Toda a vida do
Senhor me apaixona»; Cristo
eleva os nossos desejos; a
humildade permite reconhecer
a própria grandeza.

«Toda a vida do Senhor me
apaixona».
Cristo eleva os nossos desejos.
A humildade permite
reconhecer a própria grandeza.

• 

• 
• 



«NÃO É POSSÍVEL separar em Cristo
o seu ser de Deus-Homem e a sua
função de Redentor»[1]. No decurso
da sua passagem pela terra, Jesus
Cristo expressava em tudo o que
realizava a sua missão redentora.
Qualquer atividade que levava a
cabo estava alinhada com o seu
desejo de nos libertar do pecado.
Irradiava continuamente o desejo
divino que tinha exposto, a partir de
um texto de Isaías, no início da sua
atividade pública: «Ungiu-me para
anunciar a Boa-nova aos pobres,
enviou-me a proclamar a libertação
aos cativos e, aos cegos, a
recuperação da vista; a mandar em
liberdade os oprimidos, a proclamar
um ano favorável da parte do
Senhor» (Lc 4, 18-19).

Este desejo redentor ficava
especialmente patente nos seus
milagres e na sua pregação. Além



disso, também se manifestava em
ações mais quotidianas, como uma
conversa à volta de uma mesa ou
uma caminhada com os seus
discípulos. Por isso, S. Josemaria
dizia: «Toda a vida do Senhor me
apaixona»[2]. Ver Jesus como mais
uma pessoa da realidade social da
sua época pode ajudar-nos a
santificar essas circunstâncias:
também esses momentos fazem
parte da nossa identidade de
cristãos.

S. Lucas conta-nos que num sábado
Jesus foi «comer a casa de um dos
principais fariseus» (Lc 14, 1).
Podemos pensar que Cristo aceitou o
seu convite para poder anunciar a
mensagem de salvação a essa pessoa
num contexto mais tranquilo que o
da contínua azáfama do dia a dia.
Seja num banquete, diante de uma
cena quotidiana ou ao contemplar
uma dança infantil, Jesus não deixa
de lado a sua missão, pelo contrário,



esses acontecimentos são o lugar
onde se concretiza. Dos relatos
evangélicos, S. Josemaria extraía o
objetivo de qualquer apóstolo: «Esta
é a tua tarefa de cidadão cristão:
contribuir para que o amor e a
liberdade de Cristo presidam a todas
as manifestações da vida moderna: a
cultura e a economia, o trabalho e o
descanso, a vida de família e a
convivência social»[3].

NO MEIO desse banquete, Jesus
observa a atitude de alguns que
«escolhiam os primeiros lugares» (Lc
14, 7). Decide então contar uma
parábola: «Quando fores convidado
para um banquete, não ocupes o
primeiro lugar; não suceda que
tenha sido convidado alguém mais
digno do que tu, venha o que vos
convidou, a ti e ao outro, e te diga:
“Cede o teu lugar a este”. Ficarias



envergonhado e passarias a ocupar o
último lugar» (Lc 14, 8-9).

Jesus começa o seu ensinamento
fazendo referência ao
reconhecimento que procuravam
aqueles que estavam à sua volta. Não
menospreza o desejo natural de se
distinguir. Cristo é quem melhor
sabe descobrir a mão paterna de
Deus nesses anseios humanos. Jesus,
ao ler cada uma das almas, apoia-se
nas aspirações humanas e nobres
que encontra para as elevar e
sobrenaturalizar. S. Josemaria
também procurava sustentar os
conselhos que dava às pessoas que se
aproximavam dele nos desejos que
Deus punha no seu coração: «Deixa
que a tua alma se consuma em
desejos... Desejos de amor, de
esquecimento, de santidade, de Céu...
Não te detenhas a pensar se chegarás
alguma vez a vê-los realizados (como
te sugerirá algum conselheiro
sisudo…): aviva-os cada vez mais,



porque o Espírito Santo diz que lhe
agradam os “varões de desejos”»[4].

Jesus oferece uma maneira de elevar
as pretensões de singularização
social: «Mas, quando fores
convidado, senta-te no último lugar;
e assim, quando vier o que te
convidou, há de dizer-te: “Amigo,
vem mais para cima”. Então, isto será
uma honra para ti, aos olhos de todos
os que estiverem contigo à mesa» (Lc
14, 10). Cristo anima a não ficar
unicamente com os reconhecimentos
humanos, sem dúvida legítimos e
honrosos, mas a procurar o
reconhecimento divino, que é o
único realmente valioso. E apesar de
em muitas ocasiões o nosso gesto
poder passar despercebido para os
outros, sabemos com certeza que
Deus o viu. Este é o caminho que nos
conduz para Ele e, ao mesmo tempo,
nos leva «ao essencial da vida, ao seu
verdadeiro significado, à razão mais
fiável pela qual vale a pena viver a



vida. Só a humildade nos abre à
experiência da verdade, da alegria
genuína, do conhecimento que
conta»[5]. O importante não é ser
grande segundo a lógica do mundo,
mas tornar-se pequeno, simples,
porque assim encontramos Cristo.

O NÚCLEO do ensinamento que Jesus
está a dar em torno deste banquete é
a humildade: «Porque todo aquele
que se exalta será humilhado, e o que
se humilha será exaltado» (Lc 14, 11).
Para entrar no Reino dos céus, um
dos primeiros requisitos é conhecer
bem qual é a nossa condição; ou seja,
crescer na nossa verdadeira
identidade como membros dessa
nova família que Jesus está a formar.
Para isso é necessário entender o
significado profundo da humildade,
«a virtude que nos ajuda a conhecer,



simultaneamente, a nossa miséria e a
nossa grandeza»[6].

A humildade ajuda-nos a dar conta
de que recebemos tudo do Senhor.
Pelo contrário, a soberba leva-nos a
depositar a confiança nas nossas
próprias seguranças. Neste sentido,
S. Josemaria falava de dois tipos de
orgulho: um mau, que ignora as
nossas debilidades, e outro bom, que
reconhece a verdade e a ação do
Senhor na sua própria vida. «É mau
o endeusamento se cegar, se não
deixar ver com clareza que temos os
pés de barro, já que a pedra de toque
para distinguir o endeusamento bom
do mau é a humildade. Por isso, é
bom, na medida em que não se perde
a consciência de que essa divinização
é um dom de Deus, graça de Deus; é
mau, quando a alma se atribui a si
mesma − às suas obras, aos seus
méritos, à sua excelência – a
grandeza espiritual que lhe foi
dada»[7].



Esse orgulho bom leva-nos a não
rejeitar a nossa miséria e a vê-la
como a porta por onde deixamos
entrar Deus. E essa é precisamente a
nossa grandeza: que Deus tenha
querido, pela sua misericórdia, fazer-
nos muito valiosos aos seus olhos. A
humildade, portanto, ajuda-nos a
assumir a pobreza do necessitado
para sermos mendigos de Deus, para
o deixar entrar, para permitir que ele
mude as nossas aparentes
seguranças. Quando um coração se
sente satisfeito de si mesmo, «não
tem espaço para a Palavra de Deus,
para amar os irmãos nem para gozar
das coisas mais importantes da vida.
Deste modo priva-se dos bens
maiores. Por isso, Jesus chama felizes
aos pobres em espírito, que têm o
coração pobre, onde pode entrar o
Senhor com a sua incessante
novidade»[8]. A Virgem, que só se
preocupou com o reconhecimento
divino, colocando a sua segurança
em Deus, adquiriu a verdadeira



riqueza: «Hão de chamar-me bem-
aventurada todas as gerações» (Lc 1,
48).

[1] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
122.

[2] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
56.

[3] S. Josemaria, Sulco, n. 302.

[4] S. Josemaria, Sulco, n. 628.

[5] Francisco, Audiência, 22/12/2021.

[6] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
94.

[7] S. Josemaria, Cartas 2, n. 6.

[8] Francisco, Gaudete et Exultate, n.
68.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-sabado-da-xxx-semana-do-

tempo-comum/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sabado-da-xxx-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sabado-da-xxx-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sabado-da-xxx-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sabado-da-xxx-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: sábado da XXX semana do Tempo Comum

