
opusdei.org

Meditações: sábado
da XXII semana do
Tempo Comum

Reflexão para meditar no
sábado da XXII semana do
Tempo Comum. Os temas
propostos são: recordar o
centro da fé; agradar a Deus e
ao próximo; filhos, não
escravos.

Recordar o centro da fé.
Agradar a Deus e ao próximo.
Filhos, não escravos.

• 
• 
• 



OS APÓSTOLOS não conseguem
aguentar a fome. Provavelmente
estão há vários dias sem comer. Por
isso, ao passarem por uns campos
semeados, arrancam umas espigas,
debulham-nas com as mãos e
comem-nas. O gesto em si não parece
ter nada de problemático, mas é
sábado. E a lei diz que nesse dia não
se pode colher o semeado. Daí que
alguns fariseus, ao observar o
descuido desses discípulos, peçam
explicações: «Porque fazeis o que
não é permitido ao sábado?» (Lc 6, 2).
Não são os Apóstolos que respondem,
mas Jesus: «Não lestes o que fez
David, quando ele e os seus
companheiros sentiram fome?
Entrou na casa de Deus, tomou e
comeu os pães da proposição, que só
aos sacerdotes era permitido comer,
e também os deu aos
companheiros» (Lc 6, 3-4).

Com frequência, o Senhor descuidou
algumas práticas habituais entre o



povo judeu. Certos escribas e fariseus
atiraram-lhe à cara o facto de os seus
discípulos não lavarem as mãos
antes de comer, já para não falar das
denúncias que suscitou o facto de
realizar milagres ao sábado. E
porque é que o fez? Para levar a fé ao
centro da prática religiosa, «e evitar
um risco, que se aplica tanto àqueles
escribas como a nós: observar
formalidades externas, colocando o
coração da fé em segundo plano.
Com demasiada frequência, também
nós “maquilhamos” a alma. (...) É o
risco de uma religiosidade da
aparência: parecer ser bons por fora,
negligenciando a purificação do
coração. Há sempre a tentação de
“agradar a Deus” com alguma
devoção externa, mas Jesus não se
contenta com este culto. Jesus não
quer exterioridade, ele quer uma fé
que chegue ao coração»[1].

Certamente, isto não significa que as
obras externas não sejam



importantes. De facto, no dia a dia do
Senhor estão presentes muitas das
tradições de qualquer judeu da
época: recita as orações habituais,
vai à sinagoga com frequência,
celebra as festas… Mas realizava
tudo isso não pelo simples desejo de
aparentar, ou como forma de ganhar
o respeito de Deus Pai ou dos outros,
mas como expressão do amor que
enchia o seu coração. Deste modo,
«recorda-nos que a vida cristã é um 
caminho a percorrer, que consiste
não tanto numa lei a observar,
quanto na própria pessoa de Cristo a
encontrar, receber e seguir»[2].

JESUS não critica tanto o zelo que
tinham alguns escribas e fariseus em
cumprir a lei, mas a sua falta de
amor. Muitos deles dedicavam um
tempo considerável à oração e ao
jejum, mas em contrapartida



descuidavam os deveres mais
elementares de caridade para com o
próximo. Assim, não duvidavam em
criticar aquela pessoa que não seguia
os seus padrões de vida, ou davam
mais importância ao cumprimento
de uns preceitos em vez de se
alegrarem pela cura de uma pessoa.
Na realidade, não há nada mais
oposto do que contrapor o
cumprimento da lei divina ao desejo
de querer o bem dos outros.
«“Prefiro as virtudes às
austeridades”, diz, com outras
palavras, Javé ao povo escolhido, que
se engana com certas formalidades
externas. Por isso, temos de cultivar
a penitência e a mortificação como
provas de verdadeiro amor a Deus e
ao próximo»[3].

São Gregório Magno comentava que
o jejum é santo quando é
acompanhado por outros atos de
virtude, em especial da
generosidade[4]. Neste sentido, São



Josemaria animava a praticar
«mortificações que não mortifiquem
os outros, que nos tornem mais
delicados, mais compreensivos, mais
abertos a todos». E acrescentava: «Tu
não podes ser mortificado se és
suscetível, se só vives os teus
egoísmos, se dominas os outros, se
não sabes privar-te do supérfluo e,
por vezes, até do necessário e, enfim,
se te entristeces quando as coisas não
correm como tu tinhas previsto.
Serás, pelo contrário, mortificado se
souberes fazer-te tudo para todos
para salvar a todos»[5].

Todos os dias nos oferecem muitas
oportunidades de agradar a Deus
procurando o bem das pessoas que
nos rodeiam: sorrir quando estamos
cansados, oferecer-nos para realizar
uma tarefa mais difícil, perdoar os
pequenos atritos da convivência,
partilhar o nosso tempo com quem
mais necessita… Através destes
gestos estamos a cumprir os



principais mandamentos da lei:
«Amarás ao Senhor, teu Deus, com
todo o teu coração, com toda a tua
alma, com todas as tuas forças e com
todo o teu entendimento, e ao
próximo como a ti mesmo» (Lc 10,
27).

ÀS VEZES os formalismos podem dar
uma certa sensação de segurança.
Em geral, todos necessitamos de
indicações precisas para saber se
estamos a realizar bem alguma coisa.
Se aplicarmos este critério à vida
cristã, a relação com Deus pode
acabar por se converter como a
daqueles fariseus que Jesus
denunciou: cheia de boas obras
externas, mas com um coração que
não vibra com o que vive. Pelo
contrário, quando cumprimos os
mandamentos envolvendo as nossas
capacidades – vontade, afetos e



inteligência –, descobrimos uma
alegria profunda, serena, porque
saboreamos com os sentidos
espirituais o seu amor em cada um
dos seus preceitos e em cada uma
das circunstâncias da vida. O prelado
do Opus Dei afirma: «Saber que o
Amor infinito de Deus se encontra
não apenas na origem da nossa
existência, mas também em cada
momento, porque Ele é mais íntimo a
nós do que nós mesmos, dá-nos toda
a segurança»[6].

Fundamentar a luta cristã na filiação
divina enche-nos de otimismo.
Atualmente diz-se que as expressões
de afeto que uma criança recebe dos
pais podem ter uma importância
decisiva no seu futuro. Se, desde
pequena, se sente querida e
reconhecida, quando for mais velha,
terá uma base sólida sobre a qual
construir outras relações. Ora, algo
de semelhante sucede na nossa
relação com Deus. «Saber que temos



um Pai que nos ama infinitamente
permite-nos levar uma vida alegre e
plena, e leva-nos também a iluminar
todos os âmbitos da nossa existência
com esse amor, confiança e
simplicidade, inclusive no meio das
dificuldades ou quando sentimos
com mais força os nossos defeitos»[7].
A filiação divina dá também outra
perspetiva ao cumprimento da lei:
não somos súbditos a tentar agradar
a um rei, mas filhos que se esforçam
por agradar ao seu pai… mesmo que
nem sempre o consigam. Podemos
pedir à Virgem Maria que saibamos
sentir-nos sempre filhos queridos por
Deus.

[1] Francisco, Angelus, 29/08/2021.

[2] Bento XVI, Audiência, 09/03/2011.

[3] São Josemaria, Sulco, n. 992.



[4] cf. São Gregório Magno, Regra
Pastoral, 19, 10-11.

[5] São Josemaria, Cristo que passa, n.
9.

[6] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
09/01/2018.

[7] Fernando Ocáriz, Homilia,
26/06/2024.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-sabado-da-xxii-semana-do-

tempo-comum/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sabado-da-xxii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sabado-da-xxii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sabado-da-xxii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sabado-da-xxii-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: sábado da XXII semana do Tempo Comum

