
opusdei.org

Meditações: sábado
da XX semana do
Tempo Comum

Reflexão para meditar no
sábado da XX semana do Tempo
Comum. Os temas propostos
são: dizer e fazer; só nos
interessa Deus; desligar o piloto
automático.

Dizer e fazer.
Só nos interessa Deus.
Desligar o piloto automático.

É FREQUENTE os escribas e fariseus
darem oportunidade ao Senhor de

• 
• 
• 



ensinar à multidão o caminho que
conduz à salvação. Em certa ocasião,
Jesus refere-os como mestres que
ocupam a cátedra de Moisés:
consideram-se seus sucessores.
Contudo, em contraste com o
patriarca, «dizem e não fazem» (Mt
23, 3). Nas suas vidas, capta-se
externamente uma falta de
coerência. A sua pregação costuma
ser correta, mas as suas obras
denunciam-nos, porque «atam fardos
pesados e põem-nos aos ombros dos
homens, mas eles nem com o dedo os
querem mover» (Mt 23, 4). Pelo
contrário, Jesus ensina e vive o que
prega: «Ele é o primeiro a pôr em
prática o mandamento do amor, que
ensina a todos»[1].

O verdadeiro mestre distingue-se
porque as suas obras corroboram as
verdades que anuncia. Assim, a sua
vida torna-se atraente para quem se
cruza no seu caminho. O cristão que
vive com autenticidade aquilo em



que acredita torna-se sinal de
credibilidade. A sua existência não
passa despercebida nem se torna
insípida, antes desperta nos outros o
desejo de se aproximarem do
Senhor. «Oxalá fossem tais as tuas
atitudes e as tuas palavras – escrevia
São Josemaria – que todos pudessem
dizer quando te vissem ou ouvissem
falar: “Este lê a vida de Jesus
Cristo”»[2]. 

Claro que a principal razão que move
um cristão a comportar-se de acordo
com o que procura ensinar não é
apenas o desejo de dar bom exemplo.
Esta atitude, quando nasce da
vaidade, é também criticada pelo
Senhor ao observar que certos
fariseus jejuam e rezam, mas só
«para serem vistos pelos
homens» (Mt 23, 5). «Por exemplo, tu
quando pensas num estudo que estás
a fazer, pensas nele apenas para te
promover a ti mesmo, para o teu
interesse, ou também para servir a



comunidade? Nisto pode-se ver qual
é a intencionalidade de cada um de
nós»[3]. Se alguma vez dermos conta
de que o nosso único motivo para
agir bem é o que os outros vão
pensar, podemos sempre retificar a
intenção e atuar por amor,
procurando em tudo agradar ao
Senhor. «Não vivemos para a terra,
nem para a nossa honra, mas para a
honra de Deus, para a glória de Deus,
para o serviço de Deus: é só isso que
nos move»[4].

O MESTRE continua a comentar a
falta de autenticidade de alguns
escribas e fariseus: «Alargam as
filactérias e ampliam as borlas;
gostam do primeiro lugar nos
banquetes e dos primeiros assentos
nas sinagogas, das saudações nas
praças públicas e que os tratem por
‘Mestres’» (Mt 23, 5-7). No fim de



contas, estes mestres viviam mais
atentos ao olhar e à opinião dos
outros do que a dar glória a Deus.

A soberba arruína o valor do bem
que perseguimos. Pelo contrário, a
humildade, assegurava São
Josemaria, é na vida cristã «como o
sal, que condimenta todos os
alimentos. Porque, mesmo que um
ato pareça virtuoso, não o será se for
consequência da soberba, da
vaidade, da tolice; se o fizermos
pensando em nós, antepondo-nos ao
serviço de Deus, ao bem das almas, à
glória do Pai, do Filho e do Espírito
Santo. Quando a atenção se centra no
nosso eu, quando nos entremos a
pensar se nos vão louvar ou nos vão
criticar, causamos um mal muito
grande a nós próprios. Só Deus deve
interessar-nos»[5].

A humildade é o fundamento da vida
espiritual. «Se me perguntais –
escrevia Santo Agostinho – o que é



mais essencial na religião e na
disciplina de Jesus Cristo responderei
que o primeiro é a humildade, o
segundo a humildade, e o terceiro a
humildade»[6]. Na nossa oração de
hoje, podemos pedir ao Senhor que
nos ajude a centrar-nos n’Ele e a
interessar-nos só pela sua glória. A
humildade anda de mãos dadas com
um esquecimento próprio sadio que
descomplica e alegra a vida: permite
reconhecer a generosidade de Deus e
desfrutar contemplando a beleza da
criação, na qual se descobre um
reflexo do amor divino.

CONTA Santa Catarina de Sena que
ouviu Deus a dizer-lhe: «Desejas
conhecer-Me e amar-Me como suma
Verdade. O caminho para atingir o
conhecimento verdadeiro e a
experiência do meu ser […]: nunca
abandones o autoconhecimento! Ao



desceres para o vale da humildade,
reconhecer-Me-ás em ti, e de tal
conhecimento receberás tudo aquilo
de que necessitas […]. Conhecendo-
te, tu te humilharás ao perceber que,
por ti mesma, nada és. Verás que o
teu ser procede de Mim, que vos
amei, a ti e aos outros, antes de
virdes à existência»[7].

Quando nos conhecemos bem,
sabemos que levamos o tesouro da
graça em vasos de barro. Por isso,
reconhecemos o que pode fazer mal
à nossa alma e procuramos mantê-lo
à distância. Ao mesmo tempo,
apercebemo-nos de que ninguém é
bom juiz em causa própria, pelo que
procuramos a ajuda de uma pessoa
que possa orientar-nos na nossa vida
espiritual e apoiar-nos quando mais
necessitamos. Detetamos também o
que nos esgota ou nos causa tensão,
quer seja pela nossa personalidade
ou modo de ser, e tentamos receber
esses momentos com serenidade e



espírito desportivo, procurando
depois uma maneira de descansar
que nos permita recuperar as forças.
Estas atitudes manifestam um certo
conhecimento próprio
fundamentado na humildade:
admitimos que não somos super-
homens com energias ilimitadas.

«Conhecer-se a si próprio não é
difícil, mas é cansativo: exige um 
paciente trabalho de escavação
interior. Requer a capacidade de
parar, de “desativar o piloto
automático”, de tomar consciência da
nossa maneira de agir, dos
sentimentos que nos habitam, dos
pensamentos recorrentes que nos
condicionam, e muitas vezes sem que
saibamos. Exige também que se
distinga entre as emoções e as
faculdades espirituais. “Sinto” não é
a mesma coisa que “estou
convencido”; “apetece-me” não é a
mesma coisa que “desejo”. Assim
chegamos a reconhecer que a visão



que temos de nós próprios e da
realidade é às vezes um pouco
deturpada. Compreender isto é uma
graça!»[8]. Costumam ser as mães
quem melhor conhece os filhos – às
vezes, melhor do que eles próprios –.
Podemos pedir à Virgem Maria que
nos ajude a conhecer-nos, para poder
seguir o Senhor com humildade e
simplicidade.

[1] Bento XVI, Angelus, 30/10/2011.

[2] São Josemaria, Caminho, n. 2.

[3] Francisco, Audiência, 05/10/2022.

[4] São Josemaria, Carta 1, n. 21.

[5] São Josemaria, Em diálogo com o
Senhor, n. 107.

[6] Santo Agostinho, Epist. 118, 22.



[7] Santa Catarina de Sena, Diálogo,
parte I, capítulo I.

[8] Francisco, Audiência, 05/10/2022.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-sabado-da-xx-semana-do-

tempo-comum/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sabado-da-xx-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sabado-da-xx-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sabado-da-xx-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sabado-da-xx-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: sábado da XX semana do Tempo Comum

