
opusdei.org

Meditações: sábado
da XVII semana do
Tempo Comum

Reflexão para meditar no
sábado da XVII semana do
Tempo Comum. Os temas
propostos são: a orientação do
coração de Herodes; guardar o
que realmente importa para
nós; um mundo interior.

A orientação do coração de
Herodes.
Guardar o que realmente
importa para nós.
Um mundo interior.

• 

• 

• 



HERODES tinha encarcerado João
Batista e tinha-se casado com
Herodíades, mulher do seu irmão.
Como o profeta não aceitava essa
união, o rei tinha-o metido na prisão.
Embora Herodíades quisesse matar o
Batista, Herodes reconhecia que se
tratava de um homem justo e santo e
queria protegê-lo. Para além de o
ouvir com agrado, temia que uma tal
condenação agitasse o povo.
Contudo, no dia do seu aniversário,
viu dançar «a filha de Herodíades e
agradou de tal maneira a Herodes,
que este lhe prometeu com
juramento dar-lhe o que ela
pedisse» (Mt 14, 6-7). Instigada por
sua mãe, ela pediu a morte do
Batista. Herodes, não querendo
quebrar o seu juramento nem ficar
mal perante os convidados, mandou
decapitar João.

Tudo parece indicar que Herodes
carecia de convicções boas e firmes
que pudessem orientar as suas



inclinações mais espontâneas.
Poderíamos dizer que, de acordo
com o que sabemos dele, se guiava
pelo que sentia superficialmente em
cada momento. Talvez por isso,
chegou a unir-se à mulher do seu
irmão, manteve João vivo e ofereceu
à filha de Herodíades tudo o que ela
quisesse, ainda que fosse metade do
seu reino. Ancorar a vida em algo tão
instável e perigoso como as
inclinações mais imediatas e
superficiais leva-nos, por fim, a não
saber onde procurar a verdadeira
felicidade. Nestas situações, a meta, o
fim das ações, a razão pela qual
fazemos as coisas, muda com tanta
frequência que não sabemos para
onde nos dirigimos. Isto, para além
de produzir insatisfação, pode dar
lugar a terríveis injustiças, como as
que Herodes cometeu para com os
que o rodeavam e para consigo
mesmo.



«Muitas pessoas sofrem porque não
sabem o que querem da própria vida;
provavelmente nunca entraram em
contacto com o seu desejo mais
profundo (...). Daí o risco de passar a
vida entre tentativas e expedientes
de vária ordem, sem nunca chegar a
lado nenhum, desperdiçando
oportunidades preciosas»[1]. Podemos
pedir a Deus que nos ajude a
identificar os desejos mais profundos
que Ele mesmo colocou no nosso
coração para que, esforçando-nos
por purificá-los no caminho da vida,
sejam o guia que nos oriente para a
felicidade com Ele, na Terra e no Céu.

HERODES, ao ouvir o pedido da filha
de Herodíades, «ficou
consternado» (Mt 14, 9). Intuiu que ia
fazer algo que, na realidade, não
queria fazer. Por causa da paixão
que lhe tinha provocado aquela



mulher, por não ter educado o seu
coração para gostar ordenadamente
do bem e da beleza, ia mandar matar
uma pessoa que considerava
respeitável. E essa decisão enchia-o
de tristeza, pois ia sacrificar alguém
que estimava.

Aprender a educar o coração para o
que é valioso enche-nos de alegria,
porque nos permite ser quem
realmente queremos ser.
Aprendemos a comprazer-nos com o
que é verdadeiramente bom, porque
cresce em nós uma cumplicidade
com a presença de Deus nas pessoas
e em toda a Criação. Educar os
nossos desejos reforça a nossa
identidade, protege-nos contra tantos
perigos que surgem no caminho. Um
coração como o de Herodes, pelo
contrário, sacrifica o que realmente
vale a pena – o seu casamento ou a
vida de João – por um instante de
prazer; um coração puro, pelo
contrário, vibra com o que é valioso,



desfruta-o, não se deixa dominar
pelo efémero ou superficial.

Neste sentido, S. Josemaria dizia que
a castidade «é combate, mas não
renúncia; respondemos com uma
afirmação gozosa, com uma entrega
livre e alegre. O teu comportamento
não há de limitar-se a evitar a queda,
a ocasião. Estás convencido de que a
castidade é uma virtude e de que,
como tal, deve crescer e aperfeiçoar-
se?»[2]. A castidade não consiste em
ignorar a nossa afetividade nem em
opor-se ao que sentimos. Embora
seja certo que nalguns momentos
implica agir contra alguma
inclinação imediata, não é este o
objetivo da virtude, mas sim educar
o nosso coração para desfrutar de
bens maiores, daquilo que
verdadeiramente preenche a nossa
alma.



TALVEZ todos nós tenhamos a
experiência de estar a seguir um
filme, uma série ou um livro com
especial interesse. Os nossos sentidos
estão concentrados naquilo que
atraiu a nossa atenção. O enredo
prende-nos de tal forma que não
damos importância ao que se passa à
nossa volta ou às preocupações que
nos enchiam a cabeça. Sem
desvalorizar os formatos que
contribuem para o entretenimento, a
imagem dos sentidos submetidos a
uma força externa talvez possa
ajudar a ilustrar aquela sugestão de
S. Josemaria para cuidar do coração:
«Para que hás de olhar, se o “teu
mundo”, o trazes dentro de ti?»[3]. Se
trouxermos o mundo dentro de nós –
feito de coisas grandes, humanas e
divinas, para as quais dirigimos o
nosso entusiasmo e o nosso tempo –,
as tentações contra a castidade
podem ter uma certa força de
atração, mas serão muito mais fáceis
de combater: serão sentidas como



uma ameaça à harmonia do nosso
mundo interior, dificultando-nos
seguir com atenção o que realmente
nos interessa.

A castidade permite-nos conectar
afetivamente com as outras pessoas,
e fruir de tudo o que é belo, nobre,
genuinamente divertido. A falta
desta virtude, pelo contrário,
impede-nos muitas vezes de
desfrutar das pequenas coisas da
vida e das relações pessoais, pois são
vistas como pouco relevantes ou
insípidas. Por isso, S. Josemaria
também dizia: «Nunca me agradou
falar de impureza. Prefiro considerar
os frutos da temperança (...). Vivendo
assim – com sacrifício – [o homem]
liberta-se de muitas escravidões e
consegue saborear o amor de Deus
no íntimo do seu coração (...); está
em condições de pensar nos outros,
de partilhar com todos o que é seu,
de se dedicar a tarefas grandes»[4].
Podemos pedir à Virgem Maria que



nos ajude a fazer crescer na nossa
alma a virtude da castidade, para
assim podermos apreciar o genuíno
sabor de uma vida junto do seu
Filho.

[1] Francisco, Audiência, 12/10/2022.

[2] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
182.

[3] S. Josemaria, Caminho, n. 184.

[4] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
84.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-sabado-da-xvii-semana-do-

tempo-comum/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sabado-da-xvii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sabado-da-xvii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sabado-da-xvii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sabado-da-xvii-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: sábado da XVII semana do Tempo Comum

