
opusdei.org

Meditações: sábado
da XIII semana do
Tempo Comum

Reflexão para meditar no
sábado da XIII semana do
Tempo Comum. Os temas
propostos são: o banquete
alegre entre Deus e o seu povo;
um jejum que passa oculto; o
vinho novo de Jesus.

O banquete alegre entre Deus e
o seu povo.
Um jejum que passa oculto.
O vinho novo de Jesus.

• 

• 
• 



JESUS NÃO ERA um mestre
convencional. Chamava a atenção
dos seus contemporâneos pela
liberdade com que agia e pela
autoridade com que ensinava. Os
mestres de Israel da época, por sua
vez, eram meticulosos com os
preceitos que o povo de Israel vivia, a
ponto de ensinarem uma casuística
que nem sempre distinguia o
essencial do acidental. Isso
convertia-se, por vezes, num guia
externo complexo, que devia ser
aprendido e seguido. Mas os
ensinamentos de Jesus têm um tom
diferente: também continuador da
tradição recebida pelo povo de Israel,
as Suas ações não se limitavam
simplesmente a seguir preceitos
externos, nem o ensinava assim aos
seus discípulos, mas procurava
suscitar a conversão a partir do
interior da pessoa.

Isto provocou, por exemplo, que
vários se admirassem de que nem



Ele, nem os seus discípulos jejuassem
em certas ocasiões. Cristo responde
aos seus interlocutores com uma
imagem da época: «Podem os
companheiros do esposo ficar de
luto, enquanto o esposo estiver com
eles?» (Mt 9, 15). Nos casamentos da
altura, os íntimos do esposo tinham
como tarefa promover o tom de
alegria da festa. Até a lei dispensava
os amigos do esposo de várias
obrigações legais, se estas não
favorecessem o ambiente alegre da
festa de casamento. Com esta
comparação, Jesus alude à Sua
pessoa como o Esposo, e aos Seus
discípulos como os “amigos do
esposo”. Ele trouxe a alegria da
salvação ao mundo.

Deus quer a nossa felicidade, e não
nos manda nada que nos desvie
dessa meta. É verdade que,
precisamente porque se trata de um
objetivo ambicioso, muitas vezes
custará esforços; outras vezes não



compreenderemos os seus caminhos,
que também podem contar com o
sofrimento. Mas os preceitos de Deus
guiam-nos para uma vida livre e
feliz. «Um filósofo disse: “Não
compreendo como se pode acreditar
hoje, pois aqueles que dizem que
acreditam têm cara de enterro. Eles
não dão testemunho da alegria da
ressurreição de Jesus Cristo”. Tantos
cristãos com essa cara, sim, cara de
enterro, cara de tristeza... Mas Cristo
ressuscitou! Cristo ama-te! E não
sentes alegria? Pensemos um pouco
nisto e digamos: sinto alegria porque
o Senhor está perto de mim, porque o
Senhor me ama, porque o Senhor me
redimiu?»[1].

ESTA IMAGEM nupcial é também, na
boca de Jesus, ocasião para um
anúncio profético da Sua morte:
«Dias virão em que o esposo lhes será



tirado: nesses dias jejuarão» (Mt 9,
15). O Esposo arrebatado na Cruz,
que encherá de luto o coração dos
Seus discípulos, é a expressão mais
consumada de qualquer jejum. No
jejum, como na cruz, há luto e
privação; mas ambos estão
impregnados da alegria de cumprir a
vontade de Deus e da esperança de
uma vida nova. Por isso, o jejum não
é somente privação, não acaba em si
mesmo, mas está orientado a
alimentar-se da vontade do Pai. «O
meu alimento é fazer a vontade
daquele que me enviou e consumar a
sua obra» (Jo 4, 34), disse também
Jesus. Esta privação, este movimento
inicial de renúncia a nós próprios,
impede que o nosso coração fique
agarrado às comodidades pessoais e
ajudam-nos a manter a nossa
sensibilidade espiritual desperta;
assim poderemos descobrir e
desfrutar dos bens de Deus.



Noutra altura, Jesus convida as
pessoas a dar esmola, rezar e jejuar,
sem mais ninguém saber, a não ser o
Pai do céu. Também isto espantava
alguns dos ouvintes da época, pois
em muitos casos realizavam
precisamente essas boas obras para
conquistar a consideração dos
outros. Jesus lembra-nos que o valor
das ações não depende de como são
vistas pelos olhares alheios. Em
muitas ocasiões, Deus será o único a
apreciar uma oração, um sacrifício
ou um gesto de generosidade. E isso
será suficiente. «O teu sorriso –
escreve S. Josemaria – pode ser por
vezes, para ti, a melhor mortificação
e até a melhor penitência: esse alter
alterius onera portate (Gl 6, 2), aquele
levar as cargas dos outros,
procurando que a tua ajuda passe
inadvertida, sem que te louvem, sem
que ninguém a veja, e assim não
perca o mérito diante de Deus»[2].
Deste modo, passando oculto, como o
sal, o cristão condimenta todos os



ambientes, conseguindo que «tudo
seja sobrenaturalmente amável e
saboroso»[3].

«NEM SE deita vinho novo em odres
velhos; aliás, os odres rebentam,
derrama-se o vinho e perdem-se os
odres. Mas deita-se o vinho novo em
odres novos e assim ambas as coisas
se conservam» (Mt 9, 17). O odre era
uma bolsa de couro. Uma vez curtida
bolsa, aplicava-se uma costura ao
redor do couro, deixando apenas um
buraco no gargalo, por onde o
líquido era deitado para sua
preservação. O vinho novo era
derramado no odre e deixado a
repousar. À medida que o vinho
fermentava, a bolsa de couro
esticava devido à emissão de gás.
Mas se a pele era velha, ficava dura e
perdia elasticidade. Se o vinho novo
fosse derramado num odre



endurecido, a fermentação do vinho
poderia rebentar o odre, perdendo-se
tanto o odre como o vinho.

Jesus traz sempre o vinho novo. Esse
vinho novo é o Espírito Santo, é a Boa
Nova da redenção. E o sinal mais
claro da presença do Espírito Santo
na pessoa é a alegria. Não é por
acaso que Jesus quis começar a Sua
vida pública transformando a água
num vinho de qualidade, no contexto
de um banquete de casamento. Cristo
veio para nos encher de uma vida
que alegra o coração, como o vinho
alegra um banquete. Mas esse vinho
novo deve ser derramado em odres
novos. Por isso, Jesus prepara os
corações dos seus discípulos para
que possam conter a força e a
novidade da Sua vida divina.

Os ensinamentos de certos escribas e
fariseus de Israel, com as suas
casuísticas e a sua vigilância
meramente externa, fazem as vezes



de odres velhos. A vida nova do
cristão tem um princípio interior que
vai para lá disso. Para se encher de
vinho novo, o coração deve aprender
a escutar e ser dócil ao Espírito
Santo, que é fonte de contínua
renovação. Por isso, podemos pedir à
Virgem Maria que nos dê um coração
como o Seu, capaz de se abrir ao
vinho novo que é a vida de Deus em
nós.

[1] Francisco, Angelus, 20/12/2020.

[2] S. Josemaria, A sós com Deus, n.
122.

[3] Ibid.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sabado-da-xiii-semana-do-tempo-comum/


opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-sabado-da-xiii-semana-do-

tempo-comum/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sabado-da-xiii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sabado-da-xiii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sabado-da-xiii-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: sábado da XIII semana do Tempo Comum

