
opusdei.org

Meditações: sábado
da VII semana da
Páscoa

Reflexão para meditar no
sábado da VII semana da
Páscoa. Os temas propostos são:
o Espírito Santo torna-nos
presente o amor de Deus; o
amor de Deus renova, perdoa e
dá força; dar e receber o amor
de Deus.

O Espírito Santo torna-nos
presente o amor de Deus.
O amor de Deus renova, perdoa
e dá força.
Dar e receber o amor de Deus.

• 

• 

• 



«JESUS REALIZOU muitas outras
coisas. Se elas fossem escritas uma a
uma, penso que nem caberiam no
mundo inteiro os livros que era
preciso escrever» (Jo 21, 25). O amor
de Deus não cabe num livro, nem
numa fórmula, nem há palavras para
explicá-lo; é inefável, não podemos
apreendê-lo ou encaixá-lo nos nossos
esquemas. O amor é um dos frutos
do Espírito Santo e precisamente a
Ele podemos pedir, na véspera da
sua festa, que nos fale desse amor.
Será Ele quem nos recordará, dia
após dia, que «a obra de Cristo é obra
de amor: amor d’Ele que se ofereceu,
amor do Pai que o concedeu»[1].
Amor é um termo tão usado que nos
pode dar a impressão de que às vezes
perdeu a sua força. Contudo, o
Paráclito saberá fazer vibrar a nossa
alma com o único amor que não
conhece traição nem cansaço.



S. Clemente Romano escreve em
finais do século I: «Quem poderá
explicar o vínculo do amor de Deus?
Quem será capaz de exprimir a
grandiosidade da sua beleza? As
alturas para onde o amor conduz são
inefáveis. O amor une-nos a Deus, “o
amor cobre a multidão dos pecados”.
O amor tudo sofre e tudo suporta. No
amor não há nada de banal, nem de
soberbo. O amor não divide, o amor
não provoca revolta, o amor realiza
tudo na concórdia (...) É por causa do
seu amor para connosco, que Jesus
Cristo Nosso Senhor, conforme a
vontade de Deus, deu o seu sangue
por nós, a sua carne pela nossa
carne, e a sua vida pela nossa vida.
Caríssimos, vede como o amor é
coisa elevada e maravilhosa e que a
sua perfeição está além de qualquer
comentário. Quem é capaz de se
encontrar nele, senão aqueles que
Deus tornou dignos?»[2].



Quantas vezes procurámos
sucedâneos ou pensamos que não
precisávamos desse carinho. Quantas
vezes, como o filho pródigo e o seu
irmão, sonhamos com uma felicidade
longe do nosso Pai e do nosso lar.
Conscientes da nossa fragilidade,
podemos acudir ao Paráclito para
que nos faça saborear e desfrutar do
amor que Deus nos quer dar. «O
Espírito tudo penetra, até as
profundidades de Deus» (1Cor 2, 10).
Quais são essas profundidades que o
nosso coração está chamado a gozar?
«Assim como o Pai me tem amor,
assim Eu vos amo a vós. Permanecei
no meu amor» (Jo 15, 9), disse Jesus.
Não queremos sair desse lugar.

«É NISTO que está o amor: não fomos
nós que amámos a Deus, mas foi Ele
mesmo que nos amou e enviou o seu
Filho como vítima de expiação pelos



nossos pecados» (1Jo 4, 10). Podemos,
«antes de mais nada, pensar naquilo
que Deus fez e faz por mim. Não
pretender fundamentar a minha
segurança no que fiz e faço por Deus,
porque sempre será pouco (o meu), e
o que eu fizer, na realidade, será –
também isso – dom de Deus»[3].
Podemos cair instintivamente na
tentação de pensar e viver essa
relação como se precisássemos muito
pouco dele. Mas o amor de Deus tem
uma dinâmica muito diferente.
«Tudo o que é bom vem do Senhor e,
sem Ele, não só um pouco, mas
absolutamente nada podemos nós
começar e aperfeiçoar»[4]. Por isso, a
este respeito, a orientação de um
mestre para nos aconselhar é ainda
mais importante. S. Josemaria tinha
bem claro que queria contar com o
Espírito Santo: «Sinto o amor dentro
de mim: e quero cultivar o trato com
Ele, ser seu amigo, seu confidente...,
facilitar-lhe o trabalho de polir, de
arrancar, de inflamar... Não saberei



fazê-lo, mas Ele me dará forças, Ele
fará tudo, se eu quiser... e como
quero! Divino Hóspede, Mestre, Luz,
Guia, Amor: que o pobre burrico
saiba acolher-te, e escutar as tuas
lições, e inflamar-se, e seguir-te e
amar-te. Propósito: frequentar, se
possível sem interrupção, a amizade
e o convívio amoroso e dócil com o
Espírito Santo. Veni Sancte
Spiritus!»[5].

Podemos fazer esse mesmo propósito
e deixá-lo fortalecer os nossos
corações. Um lugar privilegiado para
nos dispormos à sua ação é o
sacramento da Confissão: «O Maligno
faz-nos olhar para a nossa
fragilidade com um juízo negativo,
ao passo que o Espírito a traz à luz
com ternura. A ternura é a melhor
forma para tocar o que há de frágil
em nós. (...) Por isso, é importante
encontrar a Misericórdia de Deus,
especialmente no sacramento da
Reconciliação, fazendo uma



experiência de verdade e ternura.
Paradoxalmente, também o Maligno
pode dizer-nos a verdade, mas, se o
faz, é para nos condenar. Entretanto
nós sabemos que a Verdade vinda de
Deus não nos condena, mas acolhe-
nos, abraça-nos, ampara-nos, perdoa-
nos»[6].

PODE SER que muitas vezes, na nossa
relação com Deus, nos centremos
mais no que damos do que no que
recebemos, também de maneira
inconsciente. E essa perspetiva
limita-nos porque, sem querer, nos
coloca em frente de Deus, e não ao
seu lado. É importante tentar
purificar, cada vez mais, a imagem
de Deus que temos no nosso interior.
«Se tivermos em mente um Deus que
toma, que Se impõe, desejaremos
também nós tomar e impor-nos:
ocupar espaços, reivindicar



importância, procurar poder. Mas, se
tivermos no coração que Deus é dom,
muda tudo. (...) O Espírito, memória
viva da Igreja, lembra-nos que
nascemos de um dom e crescemos
doando-nos; não poupando-nos, mas
entregando-nos sem reservas»[7].

Também pode acontecer que outras
vezes nos centremos no que
recebemos, mas exigindo. «Olhemos
no íntimo de nós mesmos e
perguntemo-nos o que é que impede
de nos darmos. Há – por assim dizer
– três inimigos do dom; os principais
são três, sempre deitados à porta do
coração: o narcisismo, a vitimização
e o pessimismo. O narcisismo leva à
idolatria de si mesmo, a procurar
apenas o benefício próprio. (...) O
vitimista lamenta-se todos os dias do
seu próximo: “Ninguém me
compreende, ninguém me ajuda,
ninguém me quer bem, estão todos
contra mim!”. Quantas vezes
ouvimos estas lamentações! (...) Por



último, está o pessimismo. Aqui a
ladainha diária é: “Está tudo mal, a
sociedade, a política, a Igreja...”. O
pessimista insurge-se contra o
mundo, mas fica inerte e pensa:
“Assim para que serve doar-se? É
inútil”»[8].

Pedimos a Maria que nos ensine a
receber o carinho divino como ela
recebeu, unindo-se a nós com umas
palavras de S. Josemaria: «As tuas
quedas involuntárias – quedas de
miúdo – fazem com que teu Pai-Deus
tenha mais cuidado, e que tua Mãe
Maria não te solte da sua mão
carinhosa. Aproveita-te disso, e,
quando diariamente o Senhor te
levantar do chão, abraça-o com todas
as tuas forças e põe a tua cabeça
miserável sobre o seu peito aberto,
para que acabem por enlouquecer-te
os latejos do seu Coração
amabilíssimo»[9].



[1] Bento XVI, Homilia, 04/06/2006.

[2] S. Clemente Romano, Carta aos
Coríntios, cap. XLIX-L.

[3] Fernando Ocáriz, À luz do
Evangelho, p. 31.

[4] S. Bernardo, In festivitate
Pentecostes sermo, 2, 6.

[5] S. Josemaria, Apontamentos
íntimos, n. 864 (citado em Caminho,
edição comentada por Pedro
Rodríguez, n. 57, p. 215).

[6] Francisco, Patris Corde, n. 2.

[7] Francisco, Homilia, 31/05/2020.

[8] Ibid.

[9] S. Josemaria, Caminho, n. 884.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-sabado-da-vii-semana-da-

pascoa/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sabado-da-vii-semana-da-pascoa/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sabado-da-vii-semana-da-pascoa/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sabado-da-vii-semana-da-pascoa/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-sabado-da-vii-semana-da-pascoa/

	Meditações: sábado da VII semana da Páscoa

