
opusdei.org

Meditações: quinta-
feira da XXIX
semana do Tempo
Comum

Reflexão para meditar na
quinta-feira da XXIX semana do
Tempo Comum. Os temas
propostos são: um fogo que
muda a nossa vida; o amor do
Espírito Santo; ser luz de
esperança.

Um fogo que muda a nossa
vida.
O amor do Espírito Santo.
Ser luz de esperança.

• 

• 
• 



ENQUANTO vai a caminho de
Jerusalém, o Senhor revela aos seus
discípulos alguns dos desejos mais
profundos que tem no seu coração:
«Eu vim trazer o fogo à Terra e que
quero Eu senão que ele se acenda?
Tenho de receber um batismo e estou
ansioso até que ele se realize!» (Lc
12, 49-50). O fogo, neste contexto, é o
do amor divino que deseja
comunicar a todas as almas para as
purificar e iluminar; com o seu
batismo, Jesus refere-se à cruz, onde
ia tornar patente esse ardente amor
por nós.

Estas palavras do Senhor gravaram-
se intensamente na alma de S.
Josemaria desde a sua juventude,
inclusive antes de Deus lhe ter dado
a ver o Opus Dei: «Antes de saber
aquilo que o Senhor queria de mim –
mas sabendo que queria algo –,
muitas vezes dilatava o coração e
dizia aos gritos aquele ‘igne veni
mittere in terram, et quid volo nisi ut



accendatur?’ (Lc 12, 49). E respondia
também cantando: ‘Ecce ego quia
vocasti me!’ (1Sm 3, 5ss). O meu
irmão, então muito pequeno (...),
aprendeu aquelas palavras sem
saber o que significavam, e de vez
em quando vinha cantá-las – muito
mal cantadas – para o meu lado.
Tinha de expulsá-lo: vai-te embora,
vai-te embora! Mas dava-me muita
alegria ouvi-las, porque para mim
eram um estímulo: que o sejam
também para vós; que não estejais
nunca apagados; que vos saibais
portadores de fogo divino, de luz
divina, de calor de céu, de amor de
Deus, em todos os ambientes da
terra»[1].

Jesus veio ao mundo para trazer a
boa nova da salvação. Com essas
palavras, «está a dizer-nos que o
Evangelho é como um fogo, porque
se trata de uma mensagem que,
quando irrompe na história, queima
os velhos equilíbrios da vida, desafia



a sair do individualismo, a vencer o
egoísmo, a passar da escravidão do
pecado e da morte para a nova vida
do Ressuscitado»[2]. A palavra de
Jesus não deixa indiferente, mas
acende em cada um a inquietação
para pôr-se a caminho para escutar a
chamada do Senhor e as
necessidades dos outros. Por isso, é
como o fogo, porque «enquanto nos
aquece com o amor de Deus, quer
queimar os nossos egoísmos,
iluminar os lados obscuros da vida
(...), consumir os falsos ídolos que
nos escravizam»[3].

AS IMAGENS do fogo e do batismo
fazem também referência ao dia de
Pentecostes. O fogo que ardia no
coração de Cristo é o mesmo fogo do
Espírito Santo: é ele que nos faz
chegar a graça divina. O fogo é
imagem da caridade, o amor de Deus



que «foi derramado nos nossos
corações pelo Espírito Santo que nos
foi dado» (Rm 5, 5). Secundando
docilmente esta ação divina podemos
aspirar à santidade, enraizada nas
circunstâncias reais e concretas em
que vivemos; uma santidade,
portanto, «que assume, eleva e
conduz à perfeição a personalidade
de cada um, sem a destruir»[4].

«Estamos habituados a pensar que o
amor deriva, essencialmente, da
nossa observância, da nossa perícia,
da nossa religiosidade; ao passo que
o Espírito lembra-nos que, sem o
amor na base, tudo o mais é vão e
que este amor não nasce tanto das
nossas capacidades, este amor é dom
d´Ele. Ele ensina-nos a amar e
devemos pedir este dom»[5]. Se nos
deixarmos guiar pelo Paráclito, ele
poderá purificar o nosso coração, de
maneira a podermos experimentar a
alegria da liberdade, pois «onde está
o Espírito do Senhor, aí está a



liberdade» (2Cor 3, 17). «O Espírito
Santo dá a possibilidade de ser, não
apenas meros cumpridores da lei,
mas realizadores livres, fervorosos e
fiéis do desígnio de Deus»[6].

Neste sentido, S. Paulo escreveu aos
Romanos: «De facto, todos os que se
deixam guiar pelo Espírito, esses é
que são filhos de Deus. Vós não
recebestes um Espírito que vos
escravize e volte a encher-vos de
medo; mas recebestes um Espírito
que faz de vós filhos adotivos. É por
Ele que clamamos: Abbá, ó Pai!» (Rm
8, 14-15). O Senhor quer que a nossa
relação com Ele não seja a de um
servo para com o seu amo, mas a de
um filho para com o seu pai. Por isso,
todas as ações do nosso dia a dia
podem ser um gesto de amor,
também aquelas que requerem
maior sacrifício. Como recorda o
prelado do Opus Dei: «Podemos fazer
com alegria – e não de má vontade –
o que custa, o que não agrada, se o



fazemos por e com amor e, portanto,
livremente»[7]. O Espírito Santo
poderá ajudar-nos de modo que as
nossas obras sejam manifestação do
amor que move a nossa vida.

O FOGO do amor de Deus foi aceso
na nossa alma pelo batismo, quando
o Espírito Santo começou a habitar
em nós. Mas um fogo pode manter-se
intenso ou então diminuir até se
reduzir a uma brasa sob as cinzas, ou
inclusive apagar-se totalmente. Nós,
enquanto cristãos, estamos
chamados a manter acesa a chama
da fé e do amor no nosso coração, e
um bom modo de o fazer é transmiti-
la a outros: dar luz e calor em cada
dia aos que nos rodeiam, com o
nosso testemunho, a nossa
compreensão e a nossa amizade.



«A vida é como uma viagem no mar
da história, com frequência
enevoada e tempestuosa, uma
viagem na qual perscrutamos os
astros que nos indicam a rota. As
verdadeiras estrelas da nossa vida
são as pessoas que souberam viver
retamente. Essas pessoas são luzes de
esperança. Certamente, Jesus Cristo é
a luz por antonomásia, o sol erguido
sobre todas as trevas da história.
Mas, para chegar até Ele precisamos
também de luzes vizinhas, de
pessoas que dão luz recebida da luz
d’Ele e oferecem, assim, orientação
para a nossa travessia»[8].

Podemos pensar naquelas pessoas
que, no decurso da nossa vida, nos
ofereceram essa luz do Senhor. Com
o seu autêntico carinho por nós e a
sua profunda alegria talvez tenham
acendido na nossa alma o desejo de
cultivar uma maior intimidade com
Deus. Além de termos para com elas
um sentimento de gratidão, podem



incentivar-nos a refletir também essa
luz para aqueles que nos rodeiam.
Como filhos de Deus, somos
«portadores da única chama capaz
de iluminar os caminhos terrenos
das almas, do único fulgor, no qual
nunca poderão dar-se escuridões,
penumbras nem sombras. Nosso
Senhor serve-se de nós como
archotes, para que essa luz ilumine…
De nós depende que muitos não
permaneçam em trevas, mas andem
por sendas que levem até à vida
eterna»[9]. Podemos pedir à Virgem
Maria que tenhamos o mesmo desejo
do seu Filho de espalhar o fogo do
seu amor por toda a terra.

[1] S. Josemaria, Tertúlia, 12/02/1975.

[2] Francisco, Angelus, 14/08/2021.

[3] Ibid.



[4] S. João Paulo II, Audiência,
10/04/1991.

[5] S. João Paulo II, Audiência,
10/04/1991.

[6] S. João Paulo II, Audiência,
10/04/1991.

[7] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
09/01/2018.

[8] Bento XVI, Spe salvi, n. 49.

[9] S. Josemaria, Forja, n. 1.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-quinta-feira-da-xxix-

semana-do-tempo-comum/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-quinta-feira-da-xxix-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-quinta-feira-da-xxix-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-quinta-feira-da-xxix-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-quinta-feira-da-xxix-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: quinta-feira da XXIX semana do Tempo Comum

