
opusdei.org

Meditações: quinta-
feira da XVII semana
do Tempo Comum

Reflexão para meditar na
quinta-feira da XVII semana do
Tempo Comum. Os temas
propostos são: a Igreja é como
uma rede; uma santidade que
reflete o rosto de Jesus; as
portas abertas.

A Igreja é como uma rede.
Uma santidade que reflete o
rosto de Jesus.
As portas abertas.

• 
• 

• 



ALGUNS APÓSTOLOS eram
pescadores do mar da Galileia.
Convivendo com eles, Jesus
familiarizou-se com as fainas do seu
ofício, ou então já as conhecia por ter
visitado outras povoações costeiras.
De uma forma ou de outra, muitos
dos que vinham ouvir a sua pregação
viviam nas terras à volta do lago. Por
isso, não é de estranhar que o Mestre
ilustre os seus ensinamentos com
exemplos de barcos, redes e peixes:
«O Reino do Céu é ainda semelhante
a uma rede que, lançada ao mar,
apanha toda a espécie de peixes.
Logo que ela se enche, os pescadores
puxam-na para a praia, sentam-se e
escolhem os bons para as canastras, e
os ruins, deitam-nos fora» (Mt 13,
47-48).

Jesus compara o seu Reino a uma
rede que apanha peixes de todos os
géneros. Os Apóstolos sabiam bem
que havia muitas espécies no lago,
mas nem todas eram da mesma



qualidade. Quando lançavam a rede,
não paravam para separar o que
estavam a apanhar: fariam isso mais
tarde, na margem, quando chegasse
o momento da seleção. Nessa altura,
deixavam as redes na areia e
começavam a divisão: aqueles que
podiam aproveitar-se eram
guardados em canastras e os maus
eram deitados fora.

A rede é, de certa forma, uma
imagem da Igreja, que tem um
grande papel na introdução do Reino
de Deus na terra. Também na Igreja
coexistem todos os tipos de peixes, e
assim será até ao fim dos tempos.
Nós próprios lutamos, através do
caminho da humildade, para não
sermos a parte que é deitada fora. A
Igreja é um «povo santo, composto
por criaturas com misérias. Esta
aparente contradição marca um
aspeto do mistério da Igreja. A Igreja,
que é divina, é também humana,
porque está formada por homens e



os homens têm defeitos: omnes
homines terra et cinis, todos somos pó
e cinza»[1] – sublinhava S. Josemaria.
Ao mesmo tempo, sabemos que estas
fraquezas não constituem a imagem
definitiva do povo de Deus. Pela Sua
graça, podemos sempre aperceber-
nos de sinais de santidade nas
pessoas que nos rodeiam e com as
quais contamos; elas mostram-nos «o
rosto mais belo da Igreja»[2].

A IGREJA é santa, porque o seu
fundador, Cristo, é santo. Ele
«entregou-Se por ela, para a
santificar e uniu-a a Si como Seu
corpo, cumulando-a com o dom do
Espírito Santo, para glória de
Deus»[3]. Os seus filhos amam-na,
porque nela está Jesus e nela
encontramos os meios de
santificação, a doutrina e os
sacramentos.



Também nós, cristãos, somos
chamados a essa santidade. Com
efeito, não se trata de levar uma
existência perfeita, sem falhas; de
facto, a Igreja é santa mesmo que, no
seu seio, haja pessoas com fraquezas.
Por isso, o que é decisivo, na
santidade, não é tanto a ausência de
erros – o que é, por outro lado,
impossível –, mas o desejo vivo de
permanecer em união com Cristo,
para que Ele tome as rédeas da nossa
vida da mesma forma que guia a
Igreja.

«A medida da santidade é dada pela
estatura que Cristo alcança em nós,
desde quando, com a força do
Espírito Santo, modelamos toda a
nossa vida sobre a sua»[4]. Cada santo
reflete o rosto de Jesus. Por isso, no
fundo, a santidade é «viver em união
com Ele os mistérios da sua vida;
consiste em associar-se duma
maneira única e pessoal à morte e
ressurreição do Senhor, em morrer e



ressuscitar continuamente com Ele.
Mas pode também envolver a
reprodução na própria existência de
diferentes aspetos da vida terrena de
Jesus»[5]. A contemplação destes
mistérios ajudar-nos-á a manifestá-
los na nossa vida quotidiana,
perfeitamente adaptados ao nosso
temperamento e à nossa maneira de
ser, purificando-os. Através da
leitura frequente do Evangelho,
podemos absorver o modo de ser de
Cristo e formar, em nós, a Sua
imagem para refleti-la no mundo.

NA IGREJA, coexistem a beleza da
santidade com a fealdade do pecado;
a grandeza dos corações generosos
com a mesquinhez dos outros; a
força que chega ao heroísmo com a
fraqueza que pode acabar em
traição. Por isso, a nossa Mãe é santa
e, ao mesmo tempo, nos seus fiéis,



necessita sempre de purificação e de
conversão. Em todo o caso, para além
de procurarmos humildemente a
nossa própria santidade, «quando o
Senhor permitir que a fraqueza
humana apareça, a nossa reação há
de ser a mesma que teríamos se
víssemos a nossa mãe doente ou
tratada com frieza: amá-la mais, ter
para com ela mais manifestações
externas e internas de carinho. Se
amamos a Igreja, nunca aparecerá
em nós o interesse mórbido de pôr à
mostra, como culpa da Mãe, as
misérias de alguns dos seus filhos»[6].

Em numerosas ocasiões, Jesus Cristo
anunciou que não tinha vindo para
curar os que estavam sãos, mas os
doentes. Pelas suas palavras e gestos,
mostrava que se interessava mais
pelos pecadores do que por aqueles
que se julgavam já justificados. É por
isso que, na sua vida quotidiana, o
Mestre não hesitava em aproximar-
se daqueles que, exteriormente,



podiam parecer afastados de Deus:
dirigia-lhes a Sua palavra, convidava-
os a viver com Ele e a segui-l’O.

A família que Jesus formou com os
seus seguidores não era uma
comunidade de homens e mulheres
perfeitos, fechada em si mesma. Por
isso, a Igreja é também chamada a
ser uma casa de portas abertas para
que todos os que quiserem possam
entrar, sem qualquer distinção, pois
a misericórdia de Deus «quer que
todos os homens sejam salvos» (1Tm
2, 4). As portas dos nossos corações
estarão sempre abertas para que
qualquer um possa saciar a sua sede
de Deus. Podemos pedir a Maria,
Mãe da Igreja, para que saibamos
refletir, na nossa vida, o rosto do
santo povo de Deus.

[1] S. Josemaria, Amar a Igreja, n. 6.



[2] Francisco, Gaudete et Exsultate, n.
9.

[3] Lumen Gentium, n. 39.

[4] Bento XVI, Audiência, 13/04/2011.

[5] Francisco, Gaudete et Exsultate, n.
20.

[6] S. Josemaria, Amar a Igreja, n. 7.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-quinta-feira-da-xvii-

semana-do-tempo-comum/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-quinta-feira-da-xvii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-quinta-feira-da-xvii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-quinta-feira-da-xvii-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-quinta-feira-da-xvii-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: quinta-feira da XVII semana do Tempo Comum

