
opusdei.org

Meditações: quinta-
feira da III semana
da Quaresma

Reflexão para meditar na
quinta-feira da III semana da
Quaresma. Os temas propostos
são: reconhecer o próprio
pecado; sinceridade no exame
de consciência; reconquistar a
nossa liberdade.

Reconhecer o próprio pecado.
Sinceridade no exame de
consciência.
Reconquistar a nossa liberdade.

• 
• 

• 



JESUS ESTAVA a expulsar um
demónio que era mudo. Logo que o
demónio saiu, o mudo falou e a
multidão ficou admirada» (Lc 11, 14).
Estas são as palavras do evangelista
que nos introduz, sem demasiados
preâmbulos, nesta cena. Esta
expressão evangélica – o “demónio
mudo” – enraizou-se na tradição
espiritual da Igreja para descrever
um fenómeno que pode afetar
qualquer cristão: a insinceridade. É
uma atitude que por vezes pode
acontecer nas nossas vidas: a
dificuldade de aceitarmos algum
aspeto das nossas vidas que ainda
não tenhamos preenchido com
Cristo, e de procurarmos ajuda para
essa conversão.

Como o demónio é o pai da mentira,
põe toda a sua astúcia em jogo para
que não nos apercebamos dos nossos
erros. «Eis um aspeto que nos pode
enganar: ao dizer "somos todos
pecadores", como alguém que diz



"bom dia", algo habitual, mesmo algo
social, não temos uma verdadeira
consciência do pecado. Não: Sou um
pecador por causa disto, disto e disto.
(…) A verdade é sempre concreta[1]. A
sinceridade começa por si mesmo.
Como não estamos isentos de
nenhum mal, precisamos de nos
voltar para o Senhor para sermos
curados. Relativamente ao "demónio
mudo", Jesus deixa claro aos seus
apóstolos que «esta casta de
demónios não se pode expulsar
senão pela oração» (Mc 9, 29).
Aproximarmo-nos de Deus com
simplicidade, invocando o Espírito
Santo, dar-nos-á a graça de nos
conhecermos melhor para nos
identificarmos mais de perto com
Jesus Cristo.

QUANDO S. Josemaria pensou nas
consequências que poderiam ser



geradas por esse “demónio mudo”,
essa falta de sinceridade consigo
próprio e com aqueles que nos
podem ajudar, resumiu-as numa
expressão, talvez forte: “coisas
mesquinhas”[2]. Na sua origem, é o
que logicamente se segue à falta do
ar limpo que a verdade gera, o que
distorce não só a capacidade de
reconhecer o que é real nas nossas
vidas, mas também, talvez, nas
palavras de outros. Vemo-lo
precisamente naqueles que
testemunham a cena depois de o
Senhor ter feito o milagre. Algumas
pessoas na multidão, em vez de se
surpreenderem com este
acontecimento inaudito, começaram
a dizer que Jesus estava a expulsar
demónios pelo poder de Belzebu.
Outros, indo mais longe, «pediram-
lhe um sinal do céu», o que é
paradoxal, já que tinham acabado de
testemunhar um verdadeiro milagre.



Por vezes acontece que, «se o
demónio mudo entra numa alma,
estraga tudo[3], incluindo as coisas
boas da vida, tais como as
maravilhas que Deus opera perante
os nossos olhos. Tal pessoa
condiciona a sua própria capacidade
de contemplar as ações do Senhor –
em si mesma e nos outros – e mesmo,
como neste trecho do Evangelho,
desvirtua as suas intenções. Assim, é
importante fazer um exame de
consciência diário para nos pormos
nesse breve tempo, que é a oração,
com a vontade de deixar que o
Espírito Santo ilumine a nossa
consciência e nos impulsione a
procurar amar cada vez mais a Deus;
então descobriremos a profundidade
do seu amor por nós, ao abraçar-nos
como o pai do filho pródigo quando
reconhecemos com simplicidade as
nossas dificuldades e pecados. É por
isso que a Igreja apela todos os anos:
«Ouve benignamente as nossas
orações, Senhor, e ilumina as trevas



dos nossos corações com a graça do
Teu Filho, que vem visitar-nos»[4].

JESUS, em sua defesa, argumenta
com uma explicação que qualquer
um poderia compreender: cada reino
dividido contra si mesmo está
condenado à ruína. Ele não age pelo
poder do demónio, pois não faria
sentido que Belzebu agisse contra si
próprio. É por isso que o Senhor lhes
anuncia diretamente o ponto central:
este milagre é realmente um sinal de
que o Reino de Deus chegou. O que
estas pessoas testemunharam não é
mais do que uma realização do que
tinha sido anunciado, e que o próprio
S. Lucas traz à luz no início do seu
Evangelho: Jesus é o Ungido de Deus
que veio para trazer a liberdade aos
cativos.



E podemos perguntar a nós mesmos:
aos cativos de quem? Daquele que
era mais forte do que eles: o
demónio. É por isso que o Senhor
continua a sua intervenção com uma
imagem: «Quando um homem forte e
bem armado guarda o seu palácio, os
seus bens estão em segurança. Mas
se aparece um mais forte do que ele e
o vence, tira-lhe as armas em que
confiava e distribui os seus
despojos» (Lc 11, 21-22). Desde o
primeiro pecado, o demónio tinha
conquistado uma posição de
destaque na humanidade. Jesus, que
é mais forte do que ele, teve de vir
para o derrotar e devolver às pessoas
o seu tesouro mais precioso: a
liberdade.

Identificar e expulsar o demónio
mudo das nossas vidas significa
proteger esse bem que o Senhor nos
deu. Como o próprio Jesus diz: «A
verdade vos libertará» (Jo 8, 32). É
por isso que a honestidade connosco



próprios, com Deus e com os outros é
parte integrante da tarefa que todos
nós temos: lutar todos os dias para
recuperar a nossa liberdade. Maria
Santíssima, a mulher livre por
excelência, cheia de graça, ajudar-
nos-á a viver em todos os momentos
com a liberdade própria dos filhos de
Deus.

[1] Francisco, Homilia, 29/04/2020.

[2] cf. S. Josemaria, Amigos de Deus,
n. 188.

[3] Ibid.

[4] Oração coleta de segunda-feira da
II semana do Advento.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-quinta-feira-da-iii-semana-

da-quaresma/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-quinta-feira-da-iii-semana-da-quaresma/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-quinta-feira-da-iii-semana-da-quaresma/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-quinta-feira-da-iii-semana-da-quaresma/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-quinta-feira-da-iii-semana-da-quaresma/

	Meditações: quinta-feira da III semana da Quaresma

