
opusdei.org

Meditações: quarta-
feira da XX semana
do Tempo Comum

Reflexão para meditar na
quarta-feira da XX semana do
Tempo Comum. Os temas
propostos são: trabalho,
vocação inicial do homem; uma
nova dimensão; invejar a
generosidade de Deus.

Trabalho, vocação original do
homem.
Uma nova dimensão.
Invejar a generosidade de Deus.

• 

• 
• 



O EVANGELHO da Missa apresenta-
nos uma parábola à primeira vista
desconcertante: a do dono da vinha
que vai contratando trabalhadores
ao longo do dia e que, quando chega
o momento de os remunerar,
surpreende ao pagar o mesmo
àqueles que trabalharam desde cedo,
que aos que se juntaram muito mais
tarde (cf. Mt 20, 1-16). Este passo tem
dado origem a diversas
interpretações, que colocam a tónica
em diferentes aspetos do texto. No
contexto atual, um tema que talvez
ressoe com particular força é o
drama do desemprego: a situação de
muitas pessoas que, tal como esses
trabalhadores, aguardam a
oportunidade de conseguir um
emprego. A tragédia para estas
pessoas é dupla: por um lado,
enfrentam dificuldades em assegurar
o sustento próprio ou familiar; por
outro, veem ferida a sua dignidade
humana, dado que «o trabalho
constitui uma dimensão fundamental



da existência do homem sobre a
terra»[1]. Trata-se de um bem
necessário não apenas para a
subsistência, mas sobretudo para que
a mulher e o homem se realizem
como pessoas e, com a sua atividade,
sirvam os outros e aperfeiçoem o
mundo, conduzindo-o assim a Deus.

«O trabalho é a vocação original do
homem, é uma bênção de Deus, e
enganam-se lamentavelmente
aqueles que o consideram um
castigo»[2], ensinou São Josemaria.
Para a imensa maioria dos cristãos,
ser santos significa «santificar o seu
trabalho, santificar-se no seu
trabalho e santificar os outros com o
seu trabalho»[3]. Talvez neste
momento de oração possamos
interrogar-nos sobre como estamos a
santificar o nosso trabalho, com o
desejo e o empenho de o realizar da
melhor forma possível depois de o
termos oferecido ao Senhor na Missa;
como nos estamos a santificar no



trabalho, exercitando as virtudes
com docilidade ao Espírito Santo,
para que Ele nos vá transformando
em outro Cristo através da atividade
que realizamos; e como santificamos
os outros com o trabalho,
transmitindo luz e calor às pessoas
que nos rodeiam, com um espírito
apostólico manifestado na amizade
sincera que oferecemos a cada um.

DE UMA perspetiva humana,
tendemos a dar mais valor aos
trabalhos que recebem maior
remuneração, que gozam de
prestígio social ou que se destacam
pela sua eficácia. Por vezes, também
sucede que as pessoas, talvez não na
teoria, mas sim na prática, vão
atribuindo ao trabalho um lugar
demasiado central nas suas vidas, de
tal forma que a atividade
profissional invade os espaços que



deveriam ser reservados ao trato
com Deus, à vida familiar ou às
relações de amizade. Perante estas
situações, pode ser oportuno parar e
refletir: qual é o sentido último do
meu trabalho? Estarei a trabalhar
como Deus quer? Que é que o Senhor
realmente valoriza no meu trabalho?

«O homem não pode limitar-se a
fazer coisas, a construir objetos. O
trabalho nasce do amor, manifesta o
amor, ordena-se ao amor»[4]. É o
amor aquilo que o Senhor valoriza
no nosso trabalho e o que transforma
uma tarefa aparentemente
insignificante em algo grandioso e
heroico. São Josemaria comentou,
certa vez, a duas pessoas que
cuidavam do jardim de uma casa:
«Que magníficas estão todas estas
plantas, todas estas flores... Que vos
parece? Que vale mais o vosso
trabalho ou o de um ministro?». Eles
ficaram calados, mas o fundador do
Opus Dei prosseguiu de imediato:



«Depende do amor que tiverdes: se
fazeis isso com mais amor do que um
ministro, vale mais o vosso
trabalho»[5].

O cristão, ao sentir a caridade que foi
derramada no seu coração pelo
Espírito Santo (cf. Rm 5, 5), vive cheio
de gratidão a Deus e procura
difundir ao seu redor esse amor que
recebeu. Trabalhar por amor não
exclui outros motivos legítimos –
como ganhar um salário, obter
reconhecimento ou sentir a
satisfação do dever cumprido –, mas
transcende-os e ordena-os. Neste
sentido, são iluminadoras as palavras
de São Paulo: «Ainda que eu tenha o
dom da profecia e conheça todos os
mistérios e toda a ciência (…), se não
tiver amor, nada sou» (1Cor 13, 2). O
mesmo pode dizer-se do trabalho:
quando o motor que o impulsiona é a
busca da glória de Deus, essa tarefa –
por mais simples ou complexa que
seja – adquire uma grandeza



sobrenatural. O decisivo, como
ensinava São Josemaria, é «o
empenho por fazer divinamente as
coisas humanas, grandes ou
pequenas, pois pelo Amor todas
adquirem uma nova dimensão»[6].

A PARÁBOLA do dono da vinha
evidencia também o problema da
inveja: os trabalhadores da primeira
hora protestam contra a
generosidade do proprietário para
com aqueles que trabalharam
menos. Jesus dirigia-se a certos
fariseus que se consideravam em
situação privilegiada diante de Deus,
queriam ser distinguidos pelas suas
obras e não aceitavam que o Senhor
pudesse acolher os pecadores. Em
vez de se alegrarem com a
misericórdia divina, viam-na como
uma injustiça. Eles, tal como os
trabalhadores da parábola, «não



conseguem ver a beleza do gesto do
dono, que não foi injusto, mas
simplesmente generoso, – ensina
Leão XIV – não considerou apenas o
mérito, mas também a necessidade.
Deus quer dar a todos o seu Reino, ou
seja, a vida plena, eterna e feliz. E é o
que Jesus faz em relação a nós: não
faz classificações, dá tudo de Si
mesmo a quantos lhe abrem o
coração!»[7].

A inveja é um dos vícios mais antigos
que a Escritura nos apresenta, e
provoca em quem a alimenta uma
tristeza amarga que pode chegar ao
ódio. Caim, ao ver que o Senhor
acolhia com agrado a oferta de Abel e
não a sua, «ficou muito irritado e
andava de rosto abatido» (Gn 4, 5).
Em vez de voltar o olhar para todos
os dons que tinha – era o
primogénito de Adão e Eva –, não
suportava que o seu irmão fosse feliz
e ganhasse o favor de Deus.



Consumido por essa tristeza invejosa,
revoltou-se e tirou a vida a Abel.

«Na raiz deste vício há uma falsa
ideia de Deus: não aceitamos que
Deus tenha a sua “matemática”,
diferente da nossa. (...) Gostaríamos
de impor a Deus a nossa lógica
egoísta, mas a lógica de Deus é o
amor. Os bens que Ele nos concede
devem ser compartilhados. Por isso,
São Paulo exorta os cristãos: «Amai-
vos uns aos outros com afeto
fraterno, concorrendo na estima
recíproca» (Rm 12, 10). Eis o remédio
para a inveja!»[8]. Podemos pedir à
Virgem Maria que nos ensine a
alegrar-nos sinceramente pelos dons
que o seu Filho concede aos outros, e
a contemplar com gozo a
misericórdia com que trata todos os
seus filhos.



[1] São João Paulo II, Laborem
exercens, n. 4.

[2] São Josemaria, Sulco, n. 482.

[3] São Josemaria, Entrevistas a São
Josemaria, n. 55.

[4] São Josemaria, Cristo que passa, n.
48.

[5] Salvador Bernal, Monsenhor
Josemaria Escrivá de Balaguer.
Apontamentos sobre a vida do
Fundador do Opus Dei, Prumo/Aster,
Lisboa, p. 191.

[6] São Josemaria, Cristo que passa, n.
60.

[7] Leão XIV, Audiência, 04/06/ 2025.

[8] Francisco, Audiência, 28/02/2024.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-quarta-feira-da-xx-semana-

do-tempo-comum/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-quarta-feira-da-xx-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-quarta-feira-da-xx-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-quarta-feira-da-xx-semana-do-tempo-comum/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-quarta-feira-da-xx-semana-do-tempo-comum/

	Meditações: quarta-feira da XX semana do Tempo Comum

