
opusdei.org

Meditações: II
domingo da
Quaresma (Ciclo C)

Reflexão para meditar no II
domingo da Quaresma (Ciclo C).
Os temas propostos são: o
deserto e a montanha são
lugares de silêncio; Deus
diviniza-nos na oração; o
mistério de Deus é-nos revelado
progressivamente.

O deserto e a montanha são
lugares de silêncio.
Deus diviniza-nos na oração.
O mistério de Deus é-nos
revelado progressivamente.

• 

• 
• 



A LITURGIA do domingo passado
apresentou-nos Jesus e o diabo frente
a frente no deserto. Neste segundo
domingo da Quaresma, por outro
lado, vamos ao Monte Tabor para
assistir ao glorioso evento da
Transfiguração do Senhor. Se no
deserto «vemos Jesus plenamente
homem, que partilha connosco até a
tentação», no Tabor «contemplamo-
l’O como Filho de Deus, que diviniza
a nossa humanidade»[1]. No entanto,
apesar do contraste, ambos os
eventos antecipam o mistério pascal:
«a luta de Jesus com o tentador
introduz o grande duelo final da
Paixão, enquanto a luz do seu Corpo
transfigurado antecipa a glória da
Ressurreição»[2].

O deserto e a montanha têm em
comum que são lugares isolados,
onde reina a solidão. Jesus retira-Se
para lá, impelido pelo Espírito Santo,



para orar ao Pai. A Sagrada Escritura
mostra-nos que naqueles espaços,
vazios de ruído, Deus Se revela de
uma maneira especial. Por isso, todos
nós precisamos de espaços e tempos
de silêncio nos quais, desligando do
barulho que nos rodeia, possamos
propiciar um recolhimento interior
em que se ouça o sussurro de Deus.
«O silêncio é capaz de escavar um
espaço interior no nosso íntimo, para
ali fazer habitar Deus, para que a sua
Palavra permaneça em nós, a fim de
que o amor por Ele se arraigue na
nossa mente e no nosso coração, e
anime a nossa vida»[3].

É normal sentir um certo medo do
silêncio, pois nos exige que entremos
em nós mesmos para descobrir a
verdade da nossa existência. É
normal, também, que no início seja
difícil para nós diminuir o nível de
ruído nesses momentos. Mas, quando
o procuramos no meio da agitação
diária, entre o ir e vir tantas vezes



acelerado, estamos a abrir um
caminho para a presença de Deus.
Muitas vezes o Senhor espera o nosso
silêncio para Se revelar.

«OUVI, SENHOR, a voz da minha
súplica, tende compaixão de mim e
atendei-me. Diz-me o coração:
“Procurai a sua face”. A vossa face,
Senhor, eu procuro» (Sl 26, 8-9) Com
estas palavras do salmista, a Igreja
quer ajudar-nos a preparar os nossos
corações para a Páscoa; anima-nos
durante a Quaresma a buscar com
mais pressa o rosto de Cristo. Pedro,
Tiago e João, ao subirem ao Tabor,
são inesperadamente imersos na
oração de Jesus. Viram o rosto do
Mestre muitas vezes no passado;
olharam para Ele enquanto orava,
quando pregava a chegada do Reino
ou curava muitos doentes. Talvez
tivessem visto refletidos no rosto de



Cristo os sentimentos que enchiam o
Seu coração. No entanto, no cimo do
Tabor, eles veem esse rosto tão
amado de uma nova maneira.

Jesus revela a Sua glória aos três
amigos: «Enquanto orava, alterou-se
o aspeto do seu rosto e as suas vestes
ficaram de uma brancura
refulgente» (Lc 9, 29). A impressão
produzida pela contemplação do
corpo glorioso do Senhor é tal que
Pedro, entusiasmado, exclamou sem
saber o que dizia: «Mestre, como é
bom estarmos aqui! Façamos três
tendas: uma para Ti, outra para
Moisés e outra para Elias» (Lc 9, 33).
Os discípulos sentiram-se
endeusados. «A oração é a elevação
da alma a Deus»[4], diz S. João
Damasceno, numa expressão
recolhida pelo Catecismo da Igreja; é
um espaço de silêncio diante de
Deus, onde vamos para nos
enchermos d'Ele, para saciar a nossa
sede.



Os discípulos foram arrebatados pelo
que viram no Tabor. «A oração dar-
nos-á o endeusamento bom, humilde,
santo – escrevia S. Josemaria –; e
poderemos trabalhar em todos os
ambientes (...). Por esse seguimento
contínuo e perseverante do divino, o
Senhor dar-nos-á, de mãos cheias, a
riqueza dos Seus dons, a boa
divinização»[5]. Ao mesmo tempo,
uma oração alheia à vida não é sadia.
Uma oração que nos aliena do
concreto da vida torna-se
espiritualismo, ou pior, ritualismo.
Recordemos que Jesus, depois de ter
mostrado a Sua glória aos discípulos
no monte Tabor, não quer prolongar
aquele momento de êxtase, mas
desce com eles a montanha e retoma
o Seu caminho quotidiano. Porque
essa experiência devia permanecer
nos corações como luz e força da sua
fé; também luz e força para os
próximos dias: os da Paixão.



ASSIM COMO aconteceu durante o
Batismo do Senhor no rio Jordão,
também no monte Tabor «apareceu
toda a Trindade: o Pai na voz, o Filho
no homem, o Espírito na nuvem
luminosa»[6]. Surpreendidos com o
que estava a acontecer diante dos
seus olhos, os três discípulos de Jesus
recebem uma revelação que levarão
mais tempo a entender: que o único
Deus é, ao mesmo tempo, uma
Trindade de pessoas. O mistério de
Deus é-nos revelado gradualmente
na oração, muitas vezes preparada
com a leitura espiritual e a formação
pessoal. Assim abriremos o caminho
ao Espírito Santo para que seja Ele
quem progressivamente purifique a
nossa ideia de Deus, e nos ensine a
tratá-l'O com simplicidade e
confiança. O Espírito Santo fará de
nós «homens e mulheres
transfigurados»[7], que se deixaram
regenerar, corrigir e consolar.



Quando Pedro acabou de falar «veio
uma nuvem que os cobriu com a sua
sombra; e eles ficaram cheios de
medo, ao entrarem na nuvem. Da
nuvem saiu uma voz, que dizia: «Este
é o meu Filho, o meu Eleito: escutai-
O». (Lc 9, 34-35) São palavras e
momentos que os apóstolos jamais
esqueceram. Unidos à oração de
Jesus, descobrimos também a
maravilha de escutá-l'O e de
compreender a nossa condição de
filhos de Deus. «A oração é a relação
viva dos filhos de Deus com o seu Pai
infinitamente bom, com o seu Filho
Jesus Cristo e com o Espírito Santo.
(…) É estar habitualmente na
presença do Deus três vezes santo e
em comunhão com Ele.»[8] Maria,
que se deixou moldar interiormente
pela graça, pode ajudar-nos a
encontrar aqueles momentos de
silêncio nos quais podemos
aprofundar na nossa condição de
filhos.



[1] Bento XVI, Angelus, 17/02/2008.

[2] Ibid.

[3] Bento XVI, Angelus, 07/03/2012.

[4] S. João Damasceno, De fide
orthodoxa, 3, 24.

[5] S. Josemaria, Cartas 2, n. 54.

[6] S. Tomás de Aquino, Suma
teológica, III, c. 45, a. 4, ad 2.

[7] S. João Paulo II, Homilia,
11/03/2001.

[8] Catecismo da Igreja Católica, n.
2565.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-ii-domingo-da-quaresma/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-ii-domingo-da-quaresma/


meditacoes-ii-domingo-da-quaresma/
(20/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-ii-domingo-da-quaresma/

	Meditações: II domingo da Quaresma (Ciclo C)

