
opusdei.org

Meditações: II
domingo da
Quaresma (Ciclo A)

Reflexão para meditar no II
domingo da Quaresma (Ciclo A).
Os temas propostos são: o
deserto e a montanha são
lugares de silêncio; Deus
diviniza-nos na oração; o
mistério de Deus é-nos revelado
progressivamente.

O deserto e a montanha são
lugares de silêncio.
Deus diviniza-nos na oração.
O mistério de Deus é-nos
revelado progressivamente.

• 

• 
• 



A LITURGIA do domingo passado
apresentou-nos Jesus e o diabo frente
a frente no deserto. Neste segundo
domingo da Quaresma, por outro
lado, vamos ao Monte Tabor para
assistir ao glorioso acontecimento da
Transfiguração do Senhor. Se no
deserto «vemos Jesus plenamente
homem, que partilha connosco até a
tentação», no Tabor «contemplamo-
l’O como Filho de Deus, que diviniza
a nossa humanidade»[1]. No entanto,
apesar do contraste, ambos os
acontecimentos antecipam o mistério
pascal: «A luta de Jesus com o
tentador introduz o grande duelo
final da Paixão, enquanto a luz do
seu Corpo transfigurado antecipa a
glória da Ressurreição»[2].

O deserto e o monte têm em comum
serem lugares isolados, onde reina a
solidão. Jesus retira-Se para lá,
impelido pelo Espírito Santo, para



orar ao Pai. A Sagrada Escritura
mostra-nos que nesses espaços,
vazios de ruído, Deus Se revela de
uma maneira especial. Por isso, todos
nós precisamos de espaços e tempos
de silêncio onde desligando do
barulho que nos rodeia, possamos
favorecer um recolhimento interior
em que se ouça o sussurro de Deus.
«O silêncio é capaz de escavar um
espaço interior no nosso íntimo, para
ali fazer habitar Deus, para que a sua
Palavra permaneça em nós, a fim de
que o amor por Ele se arraigue na
nossa mente e no nosso coração, e
anime a nossa vida»[3].

É normal sentir um certo medo do
silêncio, pois exige que entremos no
nosso interior para descobrir a
verdade da nossa existência. É
normal, também, que no início seja
difícil para nós diminuir o nível de
ruído nesses momentos. Mas, quando
o procuramos no meio da agitação
diária, entre o ir e vir tantas vezes



acelerado, estamos a abrir um
caminho para a presença de Deus. O
Senhor espera muitas vezes o nosso
silêncio para Se revelar.

PEDRO, Tiago e João, ao subirem ao
Tabor, ficam inesperadamente
mergulhados na oração de Jesus. Eles
tinham contemplado muitas vezes o
rosto do Mestre no passado; tinham-
no visto enquanto orava, quando
pregava a chegada do Reino ou
curava muitos doentes. Talvez
tivessem visto refletidos no rosto de
Cristo os sentimentos que enchiam o
Seu coração. No entanto, no cimo do
Tabor, eles veem esse rosto tão
amado de uma nova maneira.

Jesus revela a Sua glória aos três
amigos: «Transfigurou-se diante
deles: o seu rosto resplandeceu como
o Sol e as suas vestes tornaram-se



brancas como a luz» (Mt 17, 2). É tão
grande a impressão produzida pela
contemplação do corpo glorioso do
Senhor que Pedro, entusiasmado,
exclamou sem saber o que dizia:
«Senhor, é bom estarmos aqui; se
quiseres, farei aqui três tendas: uma
para Ti, outra para Moisés e outra
para Elias» (Mt 17, 4). Os discípulos
sentiram-se endeusados. «A oração é
a elevação da alma para Deus»[4], diz
S. João Damasceno, numa expressão
recolhida pelo Catecismo da Igreja; é
um espaço de silêncio diante de
Deus, onde vamos para nos
enchermos d'Ele, para saciar a nossa
sede.

Os discípulos estavam extasiados
pelo que viam no Tabor. «A oração
dar-nos-á o endeusamento bom,
humilde, santo – escrevia S.
Josemaria –; e poderemos trabalhar
em todos os ambientes (...). Por esse
acompanhamento contínuo e
perseverante do divino, o Senhor



dar-nos-á, de mãos cheias, a riqueza
dos Seus dons, a boa divinização»[5].
«Ao mesmo tempo, uma oração que
esteja alienada da vida não é
saudável. A oração que nos afasta da
realidade concreta da vida converte-
se em espiritualismo, ou pior, em
ritualismo. Recordemos que Jesus,
depois de ter mostrado a Sua glória
aos discípulos no monte Tabor, não
quis prolongar aquele momento de
êxtase, mas desceu com eles do
monte e retomou o Seu caminho
diário. Porque aquela experiência
devia permanecer nos corações como
luz e força da sua fé; também uma
luz e força para os dias que estavam
próximos: os da Paixão»[6].

ASSIM COMO tinha sucedido durante
o Batismo do Senhor no rio Jordão,
também no monte Tabor «apareceu
toda a Trindade: o Pai na voz, o Filho



no homem, o Espírito na nuvem
luminosa»[7]. Surpreendidos com o
que estava a acontecer diante dos
seus olhos, os três discípulos de Jesus
recebem uma revelação que levarão
mais tempo a entender: que o único
Deus é, ao mesmo tempo, uma
Trindade de pessoas. O mistério de
Deus é-nos revelado gradualmente
na oração, muitas vezes preparada
com a leitura espiritual e a formação
pessoal. Dessa forma, abriremos o
caminho ao Espírito Santo para que
seja Ele a progressivamente purificar
a nossa ideia de Deus, e nos ensine a
tratá-l'O com simplicidade e
confiança. O Espírito Santo fará de
nós «homens e mulheres
transfigurados»[8], que se deixaram
regenerar, corrigir e consolar.

Pedro ainda estava a falar «quando
uma nuvem luminosa os cobriu com
a sua sombra e uma voz dizia da
nuvem: “Este é o meu Filho muito
amado, no qual pus todo o meu



agrado. Escutai-O”. Ao ouvirem isto,
os discípulos caíram com a face por
terra, muito assustados» (Mt 17, 5-6).
São umas palavras e uns momentos
que os apóstolos jamais esqueceram.
Unidos à oração de Jesus,
descobrimos também a maravilha de
escutá-l'O e de compreender a nossa
condição de filhos de Deus. «A oração
é a relação viva dos filhos de Deus
com o seu Pai infinitamente bom,
com o seu Filho Jesus Cristo e com o
Espírito Santo. (…) É estar
habitualmente na presença do Deus
três vezes santo e em comunhão com
Ele»[9]. Maria, que se deixou moldar
interiormente pela graça, pode
ajudar-nos a encontrar aqueles
momentos de silêncio nos quais
podemos aprofundar na nossa
condição de filhos.

[1] Bento XVI, Angelus, 17/02/2008.



[2] Ibid.

[3] Bento XVI, Audiência, 07/03/2012.

[4] S. João Damasceno, De fide
orthodoxa, 3, 24.

[5] S. Josemaria, Cartas 2, n. 54.

[6] Francisco, Audiência, 09/06/2021.

[7] S. Tomás de Aquino, Suma
teológica, III, c. 45, a. 4, ad 2.

[8] S. João Paulo II, Homilia,
11/03/2001.

[9] Catecismo da Igreja Católica, n.
2565.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-ii-domingo-da-quaresma-

ciclo-a/ (21/12/2025)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-ii-domingo-da-quaresma-ciclo-a/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-ii-domingo-da-quaresma-ciclo-a/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-ii-domingo-da-quaresma-ciclo-a/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-ii-domingo-da-quaresma-ciclo-a/

	Meditações: II domingo da Quaresma (Ciclo A)

