
opusdei.org

Meditações: 8 de
novembro, São
Severino

Reflexão para meditar no dia 8
de novembro, Memória
Litúrgica de S. Severino, mártir.
Os temas propostos são: a
unidade é um dom; para
alegrar a Deus e para que o
mundo acredite; a comunhão
abre-nos para os outros.

A unidade é um dom.
Para alegrar a Deus e para que
o mundo acredite.
A comunhão abre-nos para os
outros.

• 
• 

• 



Em Villa Tevere, conservam-se as
relíquias de S. Severino, um soldado
romano do século II ou III que foi
martirizado pela sua fé. Essas
relíquias encontravam-se,
anteriormente, numa igreja de
Nápoles. Em 1957, o arcebispo dessa
cidade ofereceu-as a S. Josemaria. No
ano seguinte, a Santa Sé concedeu o
direito, aos centros do Opus Dei, de
celebrar a Missa de S. Severino em
novembro e depois fixou o dia 8 ou a
data mais próxima que estivesse
disponível. S. Josemaria quis que
essa data fosse, cada ano, uma
ocasião para que os seus filhos
reforçassem a sua união com Roma,
onde está o coração da Obra.

Ainda que possa parecer que a
unidade depende, em primeiro lugar,
dos nossos esforços, na realidade,
trata-se, antes de tudo, de um dom de
Deus. É uma graça que o próprio



Cristo pediu a Deus Pai para a Sua
Igreja e que os fiéis da Obra
recordam diariamente ao rezar as
Preces: «Que todos sejam um, como
tu, Pai, em mim e eu em ti» (Jo 17,
21). Com estas palavras
pronunciadas na Última Ceia, quase
como se fossem um testamento
espiritual, «o Senhor não ordenou
aos discípulos a unidade, nem sequer
lhes deu um discurso para motivar a
sua necessidade. Não, rezou ao Pai
por nós para que sejamos um. Isto
significa que não bastamos só nós,
com as nossas forças, para viver a
unidade. É sobretudo um dom, é uma
graça para pedir por meio da
oração»[1].

Pedimos a Deus a unidade,
conscientes de que, sem a sua ajuda,
não somos capazes de a conseguir
nem sequer dentro de nós mesmos.
Como sucedia com S. Paulo, o nosso
coração experimenta algumas vezes
«um conflito dilacerante: querer o



bem e estar inclinado para o mal (cf.
Rm 7, 19)»[2]. Compreendemos assim
que, na realidade, a raiz de tantas
divisões que vemos «entre as
pessoas, na família, na sociedade,
entre os povos e também entre os
crentes»[3], está dentro de nós. Para
superar a divisão é necessário rezar,
pedir ao Senhor a paz para nós
próprios, se for o caso, e também
com os outros; suplicar pela unidade
de vida e pela unidade com os outros
irmãos, superando diferenças e
incompreensões.

«VEDE QUE BOM e que felicidade é a
convivência entre os irmãos
unidos» (Sl 133, 1). A unidade é um
dom que Deus nos oferece porque
Ele quer que vivamos unidos, quer
que reine entre nós o carinho, o
perdão, a compreensão, o desejo de
ajudar o outro… Além disso, esse



clima constitui um testemunho
simples de vida cristã. Da unidade
«depende a fé no mundo; o Senhor
pediu a unidade entre nós “para que
o mundo acredite” (Jo 17, 21). O
mundo não acreditará com os bons
argumentos que apresentemos, mas
se testemunhamos o amor que nos
une e que nos aproxima de todos»[4].

A importância da unidade é muito
grande: a sua formosura e atrativo
são fundamentais para a nossa
felicidade, para a nossa fidelidade e
também para atrair os outros para o
nosso caminho. De alguma maneira é
lógico que o demónio procure, por
todos os meios, diminuir ou
enfraquecer essa concórdia, semear
divisões e querelas entre os homens:
na família, na sociedade, na Igreja.
«O diabo sempre divide porque lhe
convém dividir. Ele insinua a divisão
em todas as partes e de todas as
maneiras, enquanto o Espírito Santo
faz convergir sempre para a unidade,



O diabo, em geral, não nos tenta com
assuntos de alta teologia, mas com as
debilidades dos nossos irmãos. É
astuto: aumenta os erros e os defeitos
dos outros, semeia discórdia, provoca
a crítica e cria divisões. O caminho
de Deus é outro: aceita-nos como
somos, ama-nos muito, mas ama-nos
como somos e aceita-nos como
somos; aceita-nos diferentes, aceita-
nos pecadores e sempre nos estimula
para a unidade»[5].

Somos construtores de unidade? Em
momentos de conflito, de desacordo,
quando notamos aquilo que nos
parece uma limitação dos outros,
sabemos pôr à frente a chamada do
Senhor ao carinho, à compreensão, a
uma caridade fraterna que supere as
diferenças? «O amor às almas por
Deus, ensinava S. Josemaria, faz-nos
amar a todos, compreender,
desculpar, perdoar...»[6].



«UM PAI, UMA MÃE que ama com
loucura dois filhos fica feliz ao ver o
carinho mútuo entre eles e sofre se
vê que lhes falta esse carinho»[7]. É
muito possível que tenhamos esta
experiência: a alegria de uns pais
quando veem os seus filhos unidos
entre si, quando observam que os
filhos são capazes de se
compreender, de fazer um esforço
para se amarem, de pedir perdão e
de se perdoarem uns aos outros se,
em algum momento guerrearam
entre si. Com um gozo semelhante O
Senhor contempla os seus filhos na
Igreja e todos os homens quando vê
que permanecem unidos: «Ao amar
os outros damos alegria a Deus e a
Maria»[8].

Cristo pede ao Pai que todos sejamos
um. «Não se trata só da unidade de
uma organização humanamente bem
estruturada, mas da unidade que dá
o amor: “como Tu, Pai, em Mim e Eu
em Ti”. Neste sentido, os primeiros



cristãos são um claro exemplo: “A
multidão dos crentes tinha um só
coração e uma só alma” (At 4, 32).
Precisamente por ser consequência
do amor, esta unidade não é
uniformidade, mas comunhão. Trata-
se da unidade na diversidade,
manifestada na alegria de conviver
com as diferenças, aprender a
enriquecer-nos com os outros,
fomentar à nossa volta um ambiente
de afeto»[9].

Se, com a ajuda do Senhor,
procuramos viver uma unidade que
seja comunhão, fundamentada na
caridade, essa união «não nos
encerra num grupo, antes, como
parte da Igreja, leva-nos a oferecer a
nossa amizade a todas as pessoas»[10].
Peçamos à nossa Mãe do Céu que nos
ajude a apreciar e procurar sempre a
unidade com os outros, nos
diferentes âmbitos onde se desenrola
a nossa vida.



[1] Francisco, Audiência, 20/01/2021.

[2] Ibid.

[3] Ibid.

[4] Ibid.

[5] Ibid.

[6] S. Josemaria, Forja, n. 559.

[7] Fernando Ocáriz, À Luz do
Evangelho, p. 148.

[8] Ibid.

[9] Ibid.

[10] Ibid.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-8-de-novembro-sao-severino/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-8-de-novembro-sao-severino/


meditacoes-8-de-novembro-sao-
severino/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-8-de-novembro-sao-severino/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-8-de-novembro-sao-severino/

	Meditações: 8 de novembro, São Severino

