
opusdei.org

Meditações: 8 de
dezembro,
Imaculada
Conceição de Maria

Reflexão para meditar no dia 8
de dezembro, Solenidade da
Imaculada Conceição da Virgem
Santa Maria, Padroeira de
Portugal. Os temas propostos
são: o dogma da Imaculada
Conceição de Maria; a beleza de
uma vida santa; chamados a
uma vida de fé, esperança e
caridade.

O dogma da Imaculada
Conceição de Maria.
A beleza de uma vida santa.

• 

• 



Chamados a uma vida de fé,
esperança e caridade.

«Ó MARIA, glória do mundo, filha da
Luz eterna, a quem o teu Filho
preservou de toda a mancha»[1]. Hoje
celebramos com toda a Igreja a
santidade de Maria, a mulher de
Nazaré que recebeu todos os dons e
frutos do Espírito Santo. Desde os
primeiros tempos, os escritores
cristãos referiram-se à Virgem como
a nova Eva, reconhecendo que estava
associada de modo particular a uma 
nova criação do mundo, a obra da
redenção. O Papa Pio IX definiu o
dogma da Imaculada Conceição de
Maria em 8 de dezembro de 1854
através da bula Ineffabilis Deus.

A fórmula central do documento,
onde se define de maneira clara a fé
da Igreja, diz: «A doutrina que

• 



defende que a bem-aventurada
Virgem Maria foi preservada imune
de toda a mancha do pecado original
no primeiro instante da sua conceção
por singular graça e privilégio de
Deus omnipotente, em atenção aos
méritos de Jesus Cristo salvador do
género humano, está revelada por
Deus e deve ser, portanto, firme e
constantemente crida por todos os
fiéis»[2].

A primeira leitura da Missa
apresenta um dos textos bíblicos que
o Papa cita na bula: o relato da
expulsão do paraíso dos nossos
primeiros pais, depois do pecado
original. No entanto, a narração
inclui também um anúncio cheio de
esperança. O Senhor dirige-se à
serpente tentadora e diz-lhe: «Farei
reinar a inimizade entre ti e a
mulher, entre a tua descendência e a
dela. Esta esmagar-te-á a cabeça e tu
tentarás mordê-la no calcanhar» (Gn
3, 15). Esta passagem é chamada o



protoevangelho porque é o primeiro
anúncio da nossa salvação.

S. João Paulo II chamava a atenção
que, tradicionalmente, o texto do
Génesis «inspirou muitas
representações da Imaculada, que
esmaga a serpente debaixo dos seus
pés (…). Esta tradução não
corresponde ao texto hebraico, no
qual quem pisa a cabeça da serpente
não é a mulher, mas a sua linhagem,
o seu descendente. Esse texto, por
conseguinte, não atribui a Maria,
mas ao seu Filho, a vitória sobre
Satanás. Contudo, uma vez que a
conceção bíblica estabelece uma
profunda solidariedade entre o
progenitor e a descendência, é
coerente com o sentido original da
passagem a representação da
Imaculada que esmaga a serpente,
não por virtude própria, mas pela
graça do Filho»[3].



O PREFÁCIO da Missa considera o
mistério que une Maria à origem da
Igreja: «Vós preservastes a Virgem
santa Maria de toda a mancha de
pecado original, para fazer d'Ela,
enriquecida com a plenitude da
vossa graça, a digna Mãe do vosso
Filho e assinalar o início da Igreja,
esposa de Cristo, sem mancha nem
ruga»[4]. A partir da conceção
imaculada de Maria, aquele
momento da história que
recordamos hoje com alegria,
começa o tempo da Igreja, que é o
nosso.

Todos estamos chamados a imitar a
santidade da nossa Mãe. Porém, ao
considerar este convite, talvez se
manifeste em nós «a suspeita de que
uma pessoa que não peca de modo
algum, no fundo seja tediosa; que
falte algo na sua vida: a dimensão
dramática de ser autónomo»[5].
Apesar de sabermos que não é
correto, pode ser que nos assombre a



inquietação de que, em certo sentido,
só chegaremos a ser plenamente
humanos quando experimentamos
essa tensão que parece estar ausente
na vida da Virgem.

«Contudo, quando olhamos para o
mundo à nossa volta, podemos ver
que não é assim, ou seja, que o mal
envenena sempre, não eleva o
homem, mas rebaixa-o e humilha,
que não o enobrece, não o torna mais
puro nem mais rico, mas prejudica-o
e enfraquece-o. É sobretudo isto que
devemos aprender no dia da
Imaculada: o homem que se
abandona totalmente nas mãos de
Deus não se torna num fantoche de
Deus, numa pessoa maçadora e
conformista; não perde a sua
liberdade. Só o homem que se coloca
totalmente nas mãos de Deus
encontra a verdadeira liberdade, a
amplitude grande e criativa da
liberdade do bem»[6]. Em suma, o
homem que segue os passos da nossa



Mãe encontra-se a si próprio e pode
aproximar-se mais de cada pessoa.

Esse é o sonho de Deus que se
vislumbra no Evangelho de hoje,
quando Maria recebe o anúncio da
sua vocação (Lc 1, 26-38). E é também
expressão do misterioso desígnio de
Deus para cada pessoa. Como diz S.
Paulo na segunda leitura da Missa:
«N'Ele nos escolheu, antes da criação
do mundo, para sermos santos e
irrepreensíveis, em caridade, na sua
presença» (Ef 1, 4).

«O ANJO, entrando na sua presença,
disse: “Ave, cheia de graça, o Senhor
está contigo”» (Lc 1, 28). Conhecer os
planos de Deus é motivo de alegria.
Participar neles é o caminho da
felicidade na terra e no céu. Podemos
dizer que são dois os aspetos
essenciais desta saudação angélica:



por um lado, o convite à alegria, já
que o Filho de Deus anunciado no
Génesis está quase a encarnar; por
outro lado, está a constatação da
plenitude da graça de Maria, pois
revela-nos que a Virgem é
completamente santa, que nela se
manifestaria numa plenitude de fé,
esperança e caridade.

Nós também desejamos ser
cumulados de fé e viver segundo os
planos de Deus. Queremos uma fé
que permaneça sempre e que se
manifeste de modo fecundo quando
enfrentarmos a dor e as dificuldades;
sabemos que «se Deus quis, por um
lado exaltar a sua Mãe, por outro,
durante a sua vida terrena, não
foram poupados a Maria a
experiência da dor, nem o cansaço
do trabalho, nem o claro-escuro da
fé»[7]. Desejamos viver também de
esperança, pois temos a certeza de
que estamos a participar na vitória
do redentor. Como os apóstolos



reavivaram a sua esperança ao ver a
glória de Jesus no Tabor, também nós
ao contemplar a cheia de graça nos
enchemos de otimismo na nossa
missão, inclusive quando
humanamente estivermos a passar
por algum momento um pouco mais
custoso. «Que nos momentos de
dificuldade, Maria, a Mãe que Jesus
ofereceu a todos, possa sempre
amparar os nossos passos e dizer ao
nosso coração: “Levanta-te! Olha
para a frente, olha para o horizonte”,
porque Ela é Mãe da esperança»[8].

Pedimos a Santa Maria, por último,
que nos obtenha do seu Filho Jesus
uma maior caridade para
intensificar o nosso amor a Deus e
aos outros. Ser filhos de tão boa Mãe
far-nos-á parecer ao seu Filho, que
passou pela terra fazendo o bem e
acendendo nos corações a luz
sempre nova e eficaz da graça
divina.



[1] Liturgia das Horas, Solenidade da
Imaculada Conceição, Hino de
Laudes.

[2] Pio IX, Carta apostólica Ineffabilis
Deus, n. 18.

[3] S. João Paulo II, Audiência Geral,
29/05/1996.

[4] Prefácio, Missa na Solenidade da
Imaculada Conceição de Maria.

[5] Bento XVI, Homilia, 08/12/2005.

[6] Ibid.

[7] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
172.

[8] Francisco, Audiência geral,
10/05/2017.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-8-de-dezembro-imaculada-

conceicao-de-maria/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-8-de-dezembro-imaculada-conceicao-de-maria/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-8-de-dezembro-imaculada-conceicao-de-maria/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-8-de-dezembro-imaculada-conceicao-de-maria/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-8-de-dezembro-imaculada-conceicao-de-maria/

	Meditações: 8 de dezembro, Imaculada Conceição de Maria

