
opusdei.org

Meditações: 7º
domingo de São José
(áudio)

Sétima reflexão para meditar
durante os sete domingos de
São José. Temas propostos:
Jesus trabalhou junto de José;
redescobrir o valor do trabalho;
trabalho e oração, oração e
trabalho.

Jesus trabalhou junto de José.
Redescobrir o valor do trabalho.
Trabalho e oração, oração e
trabalho.

• 
• 
• 



O EVANGELISTA S. Lucas resume a
infância de Jesus dizendo que «o
menino crescia e tornava-se forte,
cheio de sabedoria; e a graça de Deus
estava com ele» (Lc 2, 40). Um pouco
mais tarde, sintetiza os anos de
adolescência do Senhor destacando
que «Jesus crescia em sabedoria, em
estatura e em graça, diante de Deus e
dos homens» (Lc 2, 52). É
surpreendente que um Deus
omnipotente quisesse experimentar
o processo normal de crescimento
humano. O Deus-homem viveu uma
vida muito parecida com a dos
outros habitantes de Nazaré.
Aprendeu a lei e o ofício dos lábios e
mãos de São José, talvez imitando -o.
Também aprendeu a ler e a escrever,
a tratar as pessoas, a descansar... Os
dias de Jesus – tal como os dos seus
vizinhos ou os nossos – devem ter
girado em grande medida em torno
das relações familiares, de amizade e
trabalho. Talvez a oficina do seu pai



tenha sido o local onde o Messias
passou a maior parte da sua vida.

«Assim viveu Jesus durante seis
lustros: era fabri filius, o filho do
carpinteiro. Virão depois os três anos
de vida pública, com o clamor das
multidões. E as pessoas
surpreendem-se: Quem é este? Onde
aprendeu tantas coisas? Pois a sua
vida tinha sido a vida comum do
povo da sua terra»[1], muito
semelhante à de S. José. Esta
realidade mostra-nos como o
trabalho faz parte do plano de Deus
para o homem. No Livro do Génesis,
o ser humano é apresentado como o
guardião do criado, capaz de
transformar e embelezar o mundo,
continuando o que o Criador o faz. O
trabalho é, portanto, uma realidade
humana com a qual podemos
contribuir para criar um ambiente,
uma cidade, uma nação onde
homens e mulheres possam ter um
diálogo íntimo com Deus.



«PARA A GRANDE maioria dos
homens, ser santo significa santificar
o seu trabalho, santificar-se no
trabalho e santificar os outros com o
trabalho»[2]. Com estas palavras, o
fundador do Opus Dei resumia uma
parte da mensagem que Deus tinha
pedido que recordasse aos cristãos.
“Santificar o trabalho” é a expressão
que chama mais a atenção. Por um
lado, significa fazê-lo bem, com
amor, prestando atenção aos
detalhes, como qualquer pessoa
honesta. Por outro lado, fazê-lo
sabendo que na materialidade deste
trabalho podemos compartilhar o
modo de Deus amar a sua criação, ou
seja, as pessoas e a realidade tangível
em que elas vivem. Esta maneira
expressa-se na proximidade, ternura,
no inspirar sempre nova vida nas
criaturas. Participar nesta missão
leva-nos, de certa forma, a ser
contemplativos no meio do mundo.



«Todas as obras dos homens se fazem
como num altar, dizia S. Josemaria, e
cada um de vós, nessa união de
almas contemplativas que é a vossa
jornada, diz de algum modo a sua
Missa, que dura vinte e quatro
horas»[3].

Uma consequência lógica deste
encontro divino será fazê-lo sempre
para servir os outros como filhos de
Deus e fazer do nosso mundo um
mundo melhor. «O trabalho é um
elemento fundamental para a
dignidade da pessoa. Para usar uma
imagem, o trabalho ‘unge-nos’ de
dignidade, enche-nos de dignidade;
torna-nos semelhantes a Deus, que
trabalhou e trabalha, agindo sempre
(cf. Jo 5, 17)»[4]. Contudo, também
aqui o pecado deixou a sua marca,
por exemplo, quando o nosso
trabalho se torna um fim, apenas
para alcançar o reconhecimento
social ou económico. «É
indispensável que o homem não se



deixe escravizar pelo trabalho, que
não o idolatre, com a pretensão de
encontrar nele o sentido último e
definitivo da vida»[5]. S. João Paulo II
também nos advertia contra uma
visão do trabalho que só o considera
«como mercadoria, uma fria lógica
de ganho para poder adquirir bem-
estar, consumir e assim continuar
produzindo»[6]. Olhar para S. José, o
mestre de Jesus no trabalho, pode
ajudar-nos a redescobrir sempre o
verdadeiro valor das nossas tarefas
diárias; a não as transformar num
fim terreno, mas descobrir ali aquele
quid divinum, o algo divino que nos
une a Deus e nos coloca diante dos
outros como intermediários dos bens
e do cuidado de Deus – também
material – para cada pessoa.

S. JOSEMARIA recorda numa
homilia: «costumo dizer com



frequência, nestes momentos de
conversa com Jesus, que nos vê e nos
escuta do Sacrário, não podemos cair
numa oração impessoal. E explico
que, para meditarmos de modo que
se instaure imediatamente um
diálogo com o Senhor – não é preciso
nenhum ruído de palavras –, temos
que sair do anonimato, colocar-nos
na presença divina tal como somos
(...). Pois bem: agora acrescento que
também o teu trabalho deve ser
oração pessoal, tem de converter-se
num grande colóquio com o nosso
Pai do Céu. Se buscas a santificação
em e através da tua atividade
profissional, terás necessariamente
de esforçar-te para que se converta
numa oração sem anonimato»[7].

Transformar cada hora do nosso
trabalho numa hora de oração não é
necessariamente questão de
acrescentar orações vocais ou
lembretes piedosos durante a nossa
atuação profissional. Rezar com o



nosso trabalho é – além de o
alimentar com uma vida interior
cultivada noutros momentos – ter
consciência de que, em certo sentido,
somos as mãos e ouvidos do Senhor
que, através de uma determinada
tarefa material ou intelectual,
ouvimos, acolhemos, cuidamos das
pessoas e da criação que nos foi
confiada.

Numa ocasião, perguntaram a S.
Josemaria: «Sou cirurgião e tenho
dez filhos. Há quinze anos que o
espírito da Obra é o meu guia e a
minha força. Mas há dias em que a
vida profissional nos tira todo o
tempo. Que fazer para continuar a
santificar-se e para cuidar da casa?».
Ao que o fundador do Opus Dei
respondeu: «Mas, quando atendes os
doentes, que fazes senão um trabalho
quase sacerdotal? És quase um
sacerdote, e tens alma de sacerdote.
Curas as feridas do corpo e, ao
mesmo tempo, as da alma. Apenas



com o teu olhar, com o teu modo de
tratar os doentes, com uma palavra,
com um sorriso afetuoso. Da manhã
à noite e da noite até à manhã, estás
com Deus»[8]. Por isso, com a festa do
patriarca tão próxima, podemos
recorrer a ele para podermos
colaborar com o Senhor da melhor
maneira através do nosso trabalho.
«Dirijamos-lhe a nossa oração: (...) Ó
Bem-aventurado José, mostrai-vos pai
também para nós e guiai-nos no
caminho da vida. Alcançai-nos graça,
misericórdia e coragem»[9].

[1] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
14.

[2] S. Josemaria, Entrevistas a S.
Josemaria, n. 55.

[3] S. Josemaria, Notas de uma
meditação, 19/03/1968.



[4] Francisco, Audiência Geral,
01/05/2013.

[5] Bento XVI, Homilia, 19/03/2006.

[6] S. João Paulo II, Audiência Geral,
01/05/1984.

[7] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
54.

[8] S. Josemaria, Notas tiradas numa
reunião familiar em Valência,
17/11/1972. É possível ver um trecho
deste diálogo no vídeo.

[9] Francisco, Patris corde, Epílogo.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/
meditacoes-7o-domingo-de-sao-jose/

(30/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/video/nao-me-sobra-tempo/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-7o-domingo-de-sao-jose/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-7o-domingo-de-sao-jose/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-7o-domingo-de-sao-jose/

	Meditações: 7º domingo de São José (áudio)

