
opusdei.org

Meditações: 30 de
novembro, 1º dia da
Novena da
Imaculada

Reflexão para meditar no dia 30
de novembro, primeiro dia da
Novena de preparação para o
dia da Imaculada Conceição. Os
temas propostos são: Maria, a
bem-aventurada; a
perplexidade dos ouvintes; a
grandeza da Virgem Maria.

Maria, a bem-aventurada.
A perplexidade dos ouvintes.
A grandeza da Virgem Maria.

• 
• 
• 



JESUS retira-se para um lugar
afastado para estar a sós com os seus
discípulos. Rodeados de pequenas
colinas e de planícies, contemplam o
mar da Galileia. Percorreram lugares
e aldeias. Onde quer que fossem,
proclamavam o Reino de Deus e
curavam doentes. Esgotados,
precisam de descansar. Mas as
pessoas procuram o Mestre. Seguem-
n’O multidões vindas de todos os
pontos de Israel. E Jesus, olhando
para os apóstolos e para toda aquela
multidão, começa um discurso que
deixou uma impressão profunda
entre os ouvintes: as Bem-
aventuranças (Mt 5, 1-12; Lc 6, 20-26).

Estas palavras pronunciadas na
montanha constituem como que um
espelho da vida de Jesus; uma vida
passada sempre junto de Maria.
N’Ela, o Senhor viu muitas daquelas
atitudes que agora propõe como



caminho de felicidade: pobreza,
mansidão, misericórdia, limpeza de
coração, paz… Maria é, como a sua
prima Isabel a chamou, a «bem-
aventurada» (Lc 1, 45); ou seja, a que
se atreveu a abraçar o que o mundo
muitas vezes rejeita, mas que Deus
olha com predileção.

Maria é bem-aventurada porque se
sabe abençoada por Deus mesmo na
escassez, na tribulação, na
incompreensão… Ela põe sempre a
sua confiança no Senhor. «O segredo
do seu sucesso reside precisamente
em reconhecer-se pequena, em
reconhecer-se necessitada. Com
Deus, apenas quantos se reconhecem
como nada são capazes de receber
tudo. Apenas aqueles que se
esvaziam de si são preenchidos por
Ele»[1]. Nestes dias da novena da
Imaculada Conceição de Maria,
podemos percorrer as Bem-
aventuranças acompanhados pela
Virgem, pois de certo modo as



situações que Jesus descreve no seu
discurso fazem parte dos nossos dias.
Podemos recorrer a Ela para
aprender a situar a origem da nossa
confiança em Deus, para que cada
dia seja Ele a encher de felicidade a
nossa alma.

QUANDO OS DISCÍPULOS e aquelas
gentes escutaram pela primeira vez o
discurso das bem-aventuranças,
devem ter ficado assombrados. Até
então, estavam habituados a
entender a prosperidade humana
como sinal do amor de Deus. Daí a
sua perplexidade ao ouvirem que
quem sofre a pobreza ou a injustiça
deve ser considerado bem-
aventurado. Os esquemas com que
julgavam o que sucedia nas suas
próprias vidas são postos em dúvida.
Mas não são os únicos a surpreender-
se ao ouvir estas palavras. Hoje



podemos também ter a tentação de
pensar que são as realidades
materiais ou as seguranças
puramente humanas as que nos dão
a felicidade: o sucesso económico e
profissional, a ausência de
problemas, os prazeres e
comodidades… Formular assim as
coisas leva, ao mesmo tempo, a olhar
com repulsa para os sofrimentos que
encontramos na vida: dor,
incompreensão, doença ou incerteza.

É certo que o que Jesus nos propõe
não é que acumulemos todo o
sofrimento possível nesta terra, para
depois gozarmos no paraíso. São
Josemaria costumava dizer que «a
felicidade do Céu é para os que
sabem ser felizes na terra»[2]. Pelo
que vemos na vida e ensinamentos
de Jesus, Ele deseja antes que não
procuremos a felicidade no efémero
ou momentâneo, ou no que julgamos
poder construir com as próprias
mãos, mas que nos preparemos para



a encontrar no único capaz de saciar
a sede de infinito que há em nós: Ele
próprio. Jesus convida-nos a
fomentar a convicção de que é muito
mais valioso permanecer junto de
Deus, fonte da vida que se renova do
que experimentar pequenas alegrias
fugazes. Como recorda o prelado do
Opus Dei: «Detrás das grandes
questões, Deus quer abrir-nos um
panorama de grandeza e beleza, que
talvez esteja escondido aos nossos
olhos. É necessário confiar n’Ele e
dar um passo para ir ao seu
encontro, e superar o medo de
pensar que, dessa maneira, vamos
perder muitas coisas boas na vida. A
sua capacidade de nos surpreender é
muito maior do que qualquer uma
das nossas expectativas»[3].

MARIA SABIA que só em Deus
podemos encontrar a verdadeira



felicidade. E podemos encontrá-l’O
precisamente nas pessoas que temos
à nossa volta. No fim de contas, foi
isso que procuraram viver os santos:
«Procurar o rosto de Deus em tudo,
todo o mundo, todo o tempo e a Sua
mão em cada acontecimento. É isto
que significa ser contemplativo no
coração do mundo. Ver e adorar a
presença de Jesus, especialmente no
aspeto humilde de pão, e no disfarce
penoso dos pobres»[4].

Esta atitude de estar ao mesmo
tempo na presença de Deus e em
saída, procurando como aos que nos
rodeiam é a que leva Maria a visitar
Isabel. Depois de ter recebido o
anúncio do Anjo e de ter respondido
que sim, a que vai ser Mãe de Jesus
dentro de poucos meses levanta-se
para ir ao encontro da sua prima. O
trajeto é longo, e mesmo assim não se
detém perante as dificuldades. A
maior atenção que pode dispensar-
lhe é a de levar o próprio Deus a sua



casa. E à saudação de Isabel, Maria
responde com o Magnificat: «O meu
espírito se alegra em Deus, meu
Salvador. Porque pôs os olhos na
humildade da sua serva. De hoje em
diante, me chamarão bem-
aventurada todas as gerações» (Lc 1,
46-48).

Maria, ao anúncio do Anjo,
reconhecia-se como «serva». Agora,
no entanto, sabe também que é
motivo de bem-aventurança porque
Deus reparou na sua humildade. Por
isso, como se fosse um prelúdio das
Bem-aventuranças, canta ao Senhor,
que não repara na riqueza nem no
poder, mas sim na pobreza e na
humildade. Toda a vida de Santa
Maria consistiu em dar espaço a
Deus e encontrá-l’O nos outros. «A
nossa oração pode acompanhar e
imitar essa oração de Maria. Tal
como Ela, sentiremos desejo de
cantar, de proclamar as maravilhas
de Deus, para que a Humanidade



inteira e todos os seres participem da
nossa felicidade»[5].

[1] Francisco, Angelus, 15/08/2021.

[2] São Josemaria, Forja, n. 1005.

[3] Fernando Ocáriz, “Deixar-se
surpreender por um bom Pai”,
25/01/2019.

[4] Santa Teresa de Calcutá, En el
corazón del mundo: pensamientos,
historias y oraciones, Ed. José J. de
Olañeta, 2016.

[5] São Josemaria, Cristo que passa, n.
144.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/meditation/

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-30-de-novembro-1o-dia-da-novena-da-imaculada/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-30-de-novembro-1o-dia-da-novena-da-imaculada/


meditacoes-30-de-novembro-1o-dia-da-
novena-da-imaculada/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-30-de-novembro-1o-dia-da-novena-da-imaculada/
https://opusdei.org/pt-pt/meditation/meditacoes-30-de-novembro-1o-dia-da-novena-da-imaculada/

	Meditações: 30 de novembro, 1º dia da Novena da Imaculada

