
opusdei.org

A luz da fé (1): A luz
da fé: vós sois a luz
do mundo

A fé é um presente de Deus que
nos muda a vida. A série de
artigos que agora começamos
com o título “A Luz da fé” —
dirigida a crentes, a hesitantes e
a não crentes abertos a Deus —
deseja ajudar a descobri-la e a
partilhar a descoberta.

09/05/2017

«O povo que jazia nas trevas viu uma
grande luz e uma luz levantou-se



para os que jaziam na sombria
região da morte» (Mt 4, 16). Pela mão
do profeta Isaías, São Mateus
apresenta, sob o sinal da luz, o início
da atividade apostólica do Senhor na
Galileia, terra de transição entre
Israel e o mundo pagão. Jesus, como
profetizava o velho Simeão décadas
antes com o Menino nos braços, é
«Luz para se revelar às nações e
glória de Israel, Teu povo» (Lc 2, 32).
Di-lo-á o Senhor de Si mesmo: «Eu
sou a luz do mundo» (Jo 8,12). Com a
luz da fé, com a luz que é Ele, a
realidade adquire a sua verdadeira
dimensão, a vida encontra o seu
sentido. Sem ela, afinal parece que
«tudo se torna confuso: é impossível
distinguir o bem do mal, diferenciar
a estrada que conduz à meta daquela
que nos faz girar repetidamente em
círculo, sem direção fixa»[1].

São muitas as pessoas que, às vezes,
sem o saber, procuram Deus.
Procuram a sua felicidade que só em



Deus podem encontrar, porque o seu
coração está feito por Ele e para Ele.
«Tu já estás nos seus corações –
afirma Santo Agostinho – nos
corações dos que Te confessam, e se
lançam para Ti, e choram no Teu seio
à vista dos seus caminhos difíceis (…)
porque és Tu, Senhor, e não um
homem de carne e osso; és Tu,
Senhor, que os fizestes, quem os
restabelece e consola»[2]. No entanto,
também há aqueles que esperam
encontrar a felicidade noutro sítio,
como se o Deus dos cristãos fosse um
competidor das suas ânsias de
felicidade. Na realidade, estão a
procurá-lo a Ele, mas encaram-se só
«com a sombra de Jesus Cristo,
porque não O conhecem, nem viram
a beleza do Seu rosto, nem se
aperceberam da maravilha da Sua
doutrina»[3].

– «Tu crês no Filho de Deus?» –
pergunta Jesus ao cego de nascença,
que já tinha recuperado a vista. –



«Quem é Ele, Senhor, para que n’ Ele
creia?» (Jo 9, 35s). Em todos os cantos
do mundo há homens e mulheres
que, no meio da indiferença ou
hostilidade que possam mostrar para
com a fé, esperam por alguém que
lhes indique onde está Deus, onde
está Aquele que pode iluminar os
seus olhos e saciar a sua sede.
Retratam bem a sua situação umas
palavras que Santo Ireneu escreveu
sobre Abraão: «Quando, seguindo o
ardente desejo de seu coração,
peregrinava pelo mundo
perguntando-se onde estava Deus e
começou a fraquejar e estava a ponto
de desistir da busca, Deus teve
piedade daquele que, sozinho, o
procurava em silêncio»[4]. Nós, os
cristãos, devemos chegar a cada um
deles, com o sereno e humilde
convencimento de que sabemos
d’Aquele a quem procuram (cfr. Jo 1,
45s; At 17, 23), embora também nós
constatemos tantas vezes que ainda
não O conhecemos bem. O Senhor



diz a todos os cristãos: «Vós sois a luz
do mundo» (Mt 5, 14); «dai-lhes vós
de comer» (Mt 14, 16).

Levedura dessa massa

«O Evangelho dá resposta às
necessidades mais profundas das
pessoas, porque todos fomos criados
para aquilo que o Evangelho nos
propõe. É a verdade que não passa
de moda, porque é capaz de penetrar
onde ninguém mais pode chegar»[5],
porque chega a «iluminar toda a
existência do homem»[6], com a
diferença dos saberes humanos, que
apenas conseguem esclarecer
algumas dimensões da vida. No
entanto, esta luz que «brilha nas
trevas» (Jo 1, 5) depara-se
frequentemente com a frieza de um
mundo que apenas tem por real
aquilo que se pode ver e tocar, o que
se deixa ver à luz da ciência ou do
consenso social. Por uma inércia
cultural de séculos, «a fé foi



entendida como um salto no vazio,
que fazemos por falta de luz e
impelidos por um sentimento cego,
ou como uma luz subjetiva, talvez
capaz de aquecer o coração e
consolar pessoalmente, mas
impossível de ser proposta aos outros
como luz objetiva e comum»[7].

No entanto, também aqui há motivos
para o otimismo. Bento XVI
constatava há alguns anos como a
ciência começou a tomar consciência
dos seus limites: «Hoje, muitos
cientistas dizem que de algum sítio
tem que vir tudo, que devemos voltar
a pôr-nos essa pergunta. Com isso
volta a crescer também uma nova
compreensão do religioso, não como
um fenómeno de natureza
mitológica, arcaica, mas a partir da
conexão interior do Logos»[8]: pouco
a pouco, vai ficando para trás a ideia
simplista de que crer em Deus é um
recurso para explicar aquilo que não
conhecemos. Abre-se caminho para



uma conceção da fé como um olhar
que consegue explicar melhor o
sentido do mundo, da história, do
homem e, ao mesmo tempo, da sua
complexidade e mistério[9].

Estas novas perspetivas trazem
consigo um desafio à teologia, à
catequese e finalmente ao apostolado
pessoal: «a religiosidade tem que se
regenerar de novo neste grande
contexto e assim, encontrar novas
formas de expressão e de
compreensão. O homem de hoje já
não compreende que o sangue de
Cristo na cruz é expiação pelos seus
pecados (…); trata-se de fórmulas que
se devem traduzir e captar de
novo»[10]. Com efeito, é tarefa da
teologia, não só aprofundar nos
diferentes aspetos da fé, mas
também aproximar cada geração do
Evangelho. A teologia e a catequese
não devem contemporizar, no sentido
de rebaixar a fé às miopias de cada
época, mas são chamadas a tornar



Cristo contemporâneo, acolhendo as
inquietações, a linguagem e os
desafios de cada momento, não como
um mal menor, mas como a matéria
e o ambiente em que Deus espera
que façamos um pão saboroso, um
pão para alimentar a todos (cf. Mt 14,
16). «Fomos convidados a ser
levedura desta massa concreta. É
verdade que poderão existir
“farinhas” melhores, mas o Senhor
convidou-nos a levedar aqui e agora,
com os desafios que se nos
apresentam. Não na defensiva, não a
partir dos nossos medos, mas com as
mãos no arado, ajudando a fazer
crescer o trigo, tantas vezes semeado
no meio do joio»[11].

Atender à sensibilidade atual não é
um acrescento exterior à fidelidade
ao Evangelho, mas sim, parte
essencial dela. Para proteger a fé,
para a viver com sentido e para ir
por todo mundo ensiná-la (cf. Mc 16,
15), é necessário recebê-la hoje de



novo, percebê-la e fazer com que os
outros a percebam como aquilo que
verdadeiramente é: um dom de Deus
que nos muda a vida, que a enche de
luz. «Alguns passam pela vida como
por um túnel, e não compreendem o
esplendor, a segurança e o calor do
sol da fé»[12]. O esforço por mostrar
essa luz e calor da fé está pleno de
uma solicitude sincera por assumir
as perplexidades e as dúvidas dos
nossos contemporâneos, sem as
considerar de antemão como
impertinências ou complicações.
Assim, colocamo-nos em melhores
condições de encontrar, para cada
um, as palavras adequadas. Escrevia
São Josemaria: «Alguns não sabem
nada de Deus..., porque não lhes
falaram d’Ele em termos
compreensíveis»[13]. Quando alguém
não entende, pode ser porque quem
lhes fala também não compreendeu
o que explica, ou não percebeu as
suas inquietações, e fala, talvez sem
querer, de um modo abstrato e



distante. Ao mesmo tempo, é bom
não esquecer que «não poderemos
jamais tornar os ensinamentos da
Igreja uma realidade facilmente
compreensível e felizmente
apreciada por todos; a fé conserva
sempre um aspeto de cruz (…).Há
coisas que se compreendem e
apreciam só a partir desta adesão
que é irmã do amor, para além da
clareza com que se possam
compreender as razões e os
argumentos»[14].

Os católicos podem sentir-se por
vezes criticados, apelidados como
pessoas de vistas curtas, pelo facto de
não aderirem a certos postulados
que o mundo dá por bons. No
entanto, se não permitirem que o
medo ou o ressentimento os invada
perante as desautorizações, se
procurarem descobrir a inquietação
ou a ferida que existe por trás de
uma resposta irada, se não se
cansarem de pensar em novos modos



de explicar a sua visão do mundo,
serão de facto reconhecidos, cada um
ao seu nível, como pessoas com
«amplitude de horizontes (…); uma
cuidadosa atenção às orientações da
ciência e do pensamento
contemporâneos; uma atitude
positiva e aberta para com a
transformação atual das estruturas
sociais e das formas de vida»[15].

A série de artigos que agora se inicia
propõe-se ilustrar como a fé
responde às aspirações mais
profundas do coração do homem do
século XXI, como Cristo, com
ensinamentos do Concílio Vaticano II,
«manifesta plenamente o homem ao
próprio homem»[16]. Pretende-se ter
em conta as dificuldades que muitas
pessoas encontram, mesmo cristãos
com boa formação, para
compreender o sentido de
determinados aspetos da fé e para os
explicar aos outros cuja fé arrefeceu,
ou aos que queiram aproximar-se



dela. Dirige-se, portanto, a um
público amplo: crentes, vacilantes e
não crentes, talvez com uma
abertura latente à fé. As diferentes
questões são abordadas sem
pretensão de serem exaustivas,
centradas no esforço em recuperar
acessos, em traçar novos caminhos
para pontos que hoje possam parecer
menos claros: mostrar, enfim, como a
fé ilumina a realidade, e como se
pode viver a própria vida sob essa
luz. Que significa para a minha vida,
por exemplo, que Jesus Cristo tenha
ressuscitado, ou que Deus seja uma
Trindade de pessoas? Em que sentido
a fé na criação transforma a visão da
realidade? Se o Além não é um lugar
físico, como pensar que seja tão real
como o chão que piso?

Onde está a tua síntese

Quem assiste a um jogo de ténis pela
televisão não melhora a sua forma
física ou a sua técnica: só ao jogar no



campo entram em movimento a
técnica, o estilo, o golpe. De modo
análogo, a formação doutrinal não se
limita a acumular conhecimentos ou
argumentos. Podemos beneficiar
muito do que lemos ou estudamos,
mas não basta decorar: é necessário
elaborar uma compreensão própria
das coisas, fazê-las nossas. «O estudo
da teologia, não rotineiro, nem
simplesmente mecânico, mas vital,
ajuda em grande medida a que as
verdades da nossa fé cheguem a ser
plenamente conaturais à inteligência,
e a aprender a pensar na fé e a partir
da fé. Só assim se está em condições
de apreciar as múltiplas questões,
por vezes complexas, suscitadas
pelas ocupações profissionais e pelo
desenvolvimento da sociedade no
seu conjunto»[17].

A caridade, o amor fraterno, pelo
qual vemos, em cada homem, um
irmão, é sem dúvida o testemunho
mais autêntico e luminoso da fé:



«Nisto conhecerão todos que sois
meus discípulos, se vos amardes uns
aos outros» (Jo 13, 35). Quando uma
pessoa se sabe querida de verdade,
sem reservas, adivinha o Amor de
quem «nos amou primeiro» (1Jo 4,
19), um Amor que não é deste
mundo, porque passa por cima de
tantas coisas – erros, antipatias,
timidez, desconhecimento – que no
mundo levam as pessoas a
ignorarem-se ou a desprezarem-se.
«A Deus pode-se vê-Lo com o
coração: a simples razão não
basta»[18]. Se a caridade que fala ao
coração torna Deus visível, a sua
falta apaga a Sua presença no
mundo, e deslegitima o
evangelizador, tornando-o num falso
profeta (cf. Mt 7, 15). No entanto, a
autenticidade que hoje se espera de
um cristão não se limita ao
testemunho da caridade: refere-se
também, de forma significativa, ao
modo pessoal e natural como fala de
Deus. Se tem o hábito de pensar e de



explicar a sua própria fé, se esse
diálogo interior nutrir a sua oração,
se dela se nutre, ao falar de Deus não
transmitirá só noções teológicas ou
doutrinais: falará da sua experiência,
a de alguém que vive com Ele e d’Ele.
Caso contrário, não é ouvinte dela no
seu interior»[19]. Escutar a Palavra de
Deus é deixar que modele o nosso
modo de pensar, de falar, de viver;
que ilumine as nossas situações,
interesses, encontros; que se faça,
afinal, nossa.

«Onde está a tua síntese, ali está o teu
coração», escreve o Papa,
parafraseando uma frase do Senhor
(cf. Mt 6, 21): «A diferença entre
fazer luz com sínteses e fazê-lo com
ideias soltas é a mesma que há entre
o ardor do coração e o tédio»[20]. A
linguagem que move não é
necessariamente a do grande orador,
mas a de quem fala à sua maneira,
com as suas palavras, da sua
experiência da fé. Por isso a



formação doutrinal não se deve
dirigir a uma área específica dos
nossos conhecimentos, isolada do
resto, mas deve dialogar com tudo o
que vivemos e somos, de modo que,
mesmo sendo pessoas tão diferentes,
se possa reconhecer o mesmo
Espírito em todas elas. Assim o
vemos nos santos, que nos falam de
Deus de mil modos, e assim sucede
com tantos santos escondidos. Se
cada época – hoje talvez mais – tem
as suas Torres de Babel, emaranhado
de vozes confrontadas ou
discordantes (cf. Gn 11, 1-9), a
pluralidade de línguas do Espírito
Santo continua a alargar-se num
«novo Pentecostes»[21] ali onde há
cristãos que o escutam, porque «se o
Espírito Santo não dá interiormente
a inteligência, o homem trabalha em
vão (...): se o Espírito Santo não
acompanha o coração daquele que
ouve, será inútil a palavra do
doutor»[22].



Procura beber da tua própria fonte

Diz-se que a cultura é tudo o que
resta quando se esqueceu tudo o que
se estudou: é aquilo que cresce ao
cultivar a terra da nossa alma. «A
nossa formação nunca termina»[23],
costumava dizer São Josemaria: é
necessário estudar durante toda a
vida, e fazê-lo com a mentalidade
evangélica e evangelizadora do
agricultor (cf. Mt 13, 3-43). Cultivar a
terra é um trabalho paciente e
contínuo, mas cheio de gratificações,
quando surgem os primeiros
rebentos e quando chegam os frutos.
Tanto o diálogo com Deus na oração,
como a disposição para conversar
com os outros, facilitam muito essa
cultura da reflexão pessoal, pela qual
se adquire uma voz própria,
autêntica, aberta. Nesse diálogo
interior, é necessário lavrar, semear,
regar: ir dando forma às ideias,
procurar as palavras, mesmo que às
vezes só saiam balbuceios. As ideias



de outros podem ajudar-nos muito,
mas não basta decorá-las se
queremos falar de coração a coração.

Não se trata, pois, somente de saber
coisas, de acordo com uma noção
meramente quantitativa do saber,
mas de adquirir e renovar um olhar
penetrante e apaixonado sobre a
realidade em toda a sua amplitude,
quer dizer, com os outros e com
Deus. A compreensão da fé é tarefa
para cada um, com o seu modo
pessoal: a professora universitária, o
trabalhador manual, a assistente
social, o auditor. A esta tarefa
intransmissível não se acrescenta o
interesse por conhecer a fé, antes lhe
dá forma: é uma atitude pela qual se
procura fazer seu o que se ouve, não
só nas obras, mas também nas ideias
e na linguagem. «Sou um homem
deste tempo se viver sinceramente a
minha fé na cultura de hoje, sendo
alguém que vive com os média de
hoje, com os diálogos, com as



realidades da economia, com tudo, se
eu próprio levo a sério a minha
experiência e procuro personalizar
em mim esta realidade. Assim,
estamos precisamente no caminho
de nos fazermos compreender
também pelos outros. São Bernardo
de Claraval disse no seu livro de
considerações ao seu discípulo Papa
Eugénio: «considera beber da tua
própria fonte, isto é, da tua própria
humanidade. Se és sincero contigo e
começas a ver contigo o que é a fé,
com a tua experiência humana neste
tempo, bebendo do teu próprio poço,
podes dizer também aos outros o que
se deve dizer»[24].

Quem se conduz assim aprende em
todas as conversas, não se atemoriza
diante das objeções, mas aceita-as
como desafios para compreender
melhor a sua própria fé, para
procurar saber como pensam os
outros, para com eles perceber as
suas intranquilidades. Quem assim



vive, escuta muito, aprende com
todos e de todos; concebe o diálogo,
não como uma luta para firmar
posições e rebater argumentos, mas
como um bailado em que tudo pode
cooperar para esclarecer a realidade,
ainda que não seja sempre em linha
reta. «Um diálogo é muito mais do
que a comunicação de uma verdade.
Realiza-se pelo prazer de falar e pelo
bem concreto que se comunica
através das palavras entre aqueles
que se amam. É um bem que não
consiste em coisas, mas nas próprias
pessoas que mutuamente se dão no
diálogo»[25].

Ainda que o cristão tenha a
responsabilidade de defender a fé, o
seu espírito não é o de quem
recupera um espaço perdido, mas o
de quem sabe que faz parte de uma
serena conquista. Sabemos onde está
a felicidade que o nosso coração
procura e a de todos os homens e
mulheres. E procuramo-la com eles:



«O meu coração pressente os teus
dizeres: “Procurai a minha face!” É a
tua face, Senhor, que eu procuro» (Sl
27, 8). Que paz nos dá essa certeza,
para dialogar com todos como
irmãos, que procuram quem eu
procuro, que partilham comigo
muito mais do que pensam; para
crescer com eles, sabendo que a seu
tempo a luz brilhará: os nossos
amigos descobrirão «ubi vera sunt
gaudia», onde se encontra a
verdadeira alegria[26], e nós
redescobri-la-emos com eles.

*****

Leituras para aprofundar

Segue-se uma lista, não exaustiva, de
livros, artigos e documentos acerca do
modo de falar da fé hoje. Em primeiro
lugar, indicam-se alguns textos do
Magistério recente e de outros
organismos da Igreja, e depois textos
de outros autores. Nos próximos
artigos desta série indicar-se-ão



também textos específicos sobre os
respetivos temas.

Francisco, Lumen Fidei, 29-VI-2013.

Francisco, Evangelii Gaudium, 24-
XI-2013, capítulo 3, “O anúncio do
Evangelho”.

Francisco, Catequese no Ano da Fé, de
março a dezembro 2013 (disponíveis
em vatican.va)

Bento XVI, Catequese no Ano da Fé
(outubro 2012 – fevereiro 2013,
disponíveis em vatican.va; por ex.
“Como falar de Deus?”, 28-XI-2012
(ler); “O desejo de Deus”, 7-XI-2012
(ler).

São João Paulo II, Novo Millennio
Ineunte, 6-I-2001 (ler)

São João Paulo II, Catequese sobre o
Credo (março 1985 – novembro 1997,
disponíveis em vatican.va, pdb)

https://opusdei.org/article/lumen-fidei-la-primera-enciclica-de-papa-francisco/
https://opusdei.org/article/lumen-fidei-la-primera-enciclica-de-papa-francisco/
https://opusdei.org/article/papa-francisco-y-la-alegria-del-evangelio/
https://opusdei.org/article/papa-francisco-y-la-alegria-del-evangelio/
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2013.index.2.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2012.index.html#audiences
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121128.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121107.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/1985.index.html
https://www.almudi.org/Portals/0/docs/Juan%20Pablo%20II.%20Catequesis%20sobre%20el%20Credo.pdb


São Paulo VI, Evangelii Nuntiandi, 8-
XII-1975 (ler).

Catecismo da Igreja Católica
(vatican.va, intratext) e Compêndio
do Catecismo (ebook)

Conselho Pontifício da Cultura 
¿Dónde está tu Dios? La fe cristiana
ante la increencia religiosa, Valencia:
Edicep, 2005 (ler).

Conselho Pontifício da Cultura La vía
pulchritudinis, camino de
evangelización y de diálogo (ler).

Bebendreier, J. La fe explicada hoy,
Rialp, 2016 (The Faith Explained
Today: Popular Edition)

Barron, R. Catolicismo: un viaje al
corazón de la fe, Doubleday, 2013;
disponível também em dvd
(Catholicism: a Journey to the Heart of
the Faith).

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html
https://www.intratext.com/x/esl0022.htm
https://opusdei.org/es-es/article/libros-electronicos-para-descargar/#CatecismodelaIglesiaCatlica-Compendio
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.cultura.va/content/cultura/es/pub/documenti/ViaPulchritudinis.html
https://www.amazon.com/Catolicismo-Serie-Completa-Coleccion-Discos/dp/B00817MQCO/ref=pd_lpo_sbs_14_t_0?_encoding=UTF8&psc=1&refRID=6P76YKEVFFBEF0HTY71T


Biffi, G. Corso inusuale di catechesi (3
vols.) Elledici, 2006.

Burggraff, J. “A transmissão da fé na
sociedade pós-moderna”, em
Burggraff, J. A transmissão da fé na
sociedade pós-moderna e outros
escritos, Eunsa, 2015.

Chaput, Ch. Strangers in a Strange
Land. Living the Catholic Faith in a
Post-Christian World, Henry Holt,
2017.

Dolan, T. – Allen J. Un pueblo de
esperanza. Conversaciones con
Timothy Dolan, Palabra, 2015 (A
People of Hope. The Challenges facing
the Catholic Church and the Faith that
can save it).

Hadjadj, F. La suerte de haber nacido
en nuestro tiempo, Rialp, 2016
(L’aubaine d’être né en ce temps).

Hadjadj, F. ¿Cómo hablar de Dios
hoy? Anti-manual de evangelización,

https://opusdei.org/pt-pt/article/comunicar-a-fe/
https://opusdei.org/pt-pt/article/comunicar-a-fe/


Nuevo Inicio, 2013 (Comment parler
de Dieu aujourd’hui? Anti-manuel
d’évangelisation).

Hahn, S. La evangelización de los
católicos. Manual para la misión de la
Nueva Evangelización, Palabra, 2014
(Evangelizing Catholics).

Hahn, S. - Socías, J. La fe cristiana
explicada. Introducción al
catolicismo, Edibesa - MTF, 2015
(Introduction to Catholicism for
Adults)

Ivereigh, A. - De la Cierva, Y. Cómo
defender la fe sin levantar la voz.
Respuestas civilizadas a preguntas
desafiantes, Palabra, 2016 (Ivereigh,
A. - Lopez, K. J. How to Defend the
Faith without Raising your Voice).

São Josemaria, “Sed amigos sinceros
y realizaréis un apostolado y un
diálogo fecundos”, ABC, 17-V-1992
(ler).

https://www.unav.edu/web/centro-de-estudios-josemaria-escriva/biblioteca-virtual/es/viewer/12973/sed-amigos-sinceros-y-realizareis-un-apostolado-y-un-dialogo?search=sortPeriodicalTitle%3A


Knox, R. El Credo a cámara lenta,
Palabra, 2000 [3ª ed.] (The Creed in
Slow Motion).

Lewis, C.S. Mero cristianismo, São
Paulo, Quadrante, 1998 (Mere
Christianity).

Mora, J.M. “10 ideias para comunicar
a fé”.

Ratzinger, J. Deus e o mundo: A Fé
Cristã Explicada por Bento XVI,
Tenacitas, 2006 (Gott und die Welt. 
Glauben und Leben in unserer
Zeit).

Ratzinger, J. “La nueva
evangelización”, Conferencia en el
Congreso de Catequistas y Profesores
de Religión, Roma 10-XII-2000 (ler).

Trese, L.J. A fé explicada, Lisboa,
Encontro da Escrita, 2017 (Faith
Explained).

https://opusdei.org/pt-pt/article/10-ideias-para-comunicar-a-fe/
https://opusdei.org/pt-pt/article/10-ideias-para-comunicar-a-fe/
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cclergy/documents/rc_con_cclergy_doc_10122000_ratz_sp.html


[1] Francisco, Lumen Fidei, n. 3.

[2] Santo Agostinho, Confissões V. 2.
2.

[3] São Josemaria, Cristo que passa, n.
179.

[4] Santo Ireneu de Lyon, 
Demonstração da pregação
apostólica, 24 (Sources Chrétiennes
406, 117).

[5] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
265.

[6] Francisco, Lumen Fidei, n. 4.

[7] Francisco, Lumen Fidei, n. 3.

[8] Bento XVI, Luz do Mundo: O Papa,
a Igreja e os sinais dos tempos,
Lucerna, 2010, 145.



[9] cf. Bento XVI, Discurso na
Universidade de Ratisbona, 12-
IX-2006.

[10] Bento XVI, Luz do mundo, 145.

[11] Francisco, Homilia, 2-II-2017.

[12] São Josemaria, Caminho, n. 575.

[13] São Josemaria, Sulco, n. 941.

[14] Francisco, Evangelii Gaudium,
42.

[15] São Josemaria, Sulco, n. 428.

[16] Concílio Vaticano II, Gaudium et
Spes, n. 22.

[17] Javier Echevarría, Carta Pastoral
com ocasião do Ano da Fé (29-
XI-2012), 35.

[18] Joseph Ratzinger, Jesus de
Nazaré. Do Batismo à Transfiguração,
A Esfera dos Livros Lisboa 2007, 121.



[19] Santo Agostinho, Sermão 179,
1.1.

[20] Francisco, Evangelii gaudium,
143.

[21] São Josemaria, Sulco, 213; cf. At
2, 1-13.

[22] São Tomás de Aquino, Super
Evangelium S. Ioannis, 14.6.

[23] São Josemaria, notas de uma
reunião familiar, 18-VI-1972 (citado
em J. Echevarría, Carta sobre a Nova
evangelização, 2-X-2011).

[24] Bento XVI, Encontro com o Clero
da Diocese de Roma antes do inicio
da Quaresma, 26-II-2009 (cf. S.
Bernardo, De consideratione libri
quinque ad Eugenium tertium, II.3.6.
[PL 182, 745]).

[25] Francisco, Evangelii gaudium, n.
142.



[26] Missal Romano, domingo XXI do
Tempo comum, Oração coleta.

Carlos Ayxelà

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/vos-sois-a-luz-
do-mundo/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/vos-sois-a-luz-do-mundo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vos-sois-a-luz-do-mundo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vos-sois-a-luz-do-mundo/

	A luz da fé (1): A luz da fé: vós sois a luz do mundo

