
opusdei.org

Algo grande e que
seja amor (6): Quem
dá a vida pelos seus
amigos

O segredo de um coração em
celibato : deixar um amor na
terra para encher o mundo
inteiro com a luz do amor de
Deus.

07/06/2019

Faça o download do livro “Algo
grande e que seja amor”

https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-algo-grande-e-que-seja-amor/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-algo-grande-e-que-seja-amor/


«E Deus criou o homem à Sua
imagem, à imagem de Deus o criou,
homem e mulher os criou» (Gn 1,27).
Assim conta o primeiro relato do
Génesis a origem do homem e da
mulher: Deus cria-os ao mesmo
tempo. Ambos têm a mesma
dignidade, porque são a Sua imagem
viva. O segundo relato detém-se
novamente neste acontecimento (Gn
2,7-25), mas fá-lo como que em
câmara lenta: Deus cria primeiro o
varão e coloca-o no jardim do Éden.
O mundo reflete beleza em todos os
seus detalhes: o céu, as águas do mar,
os rios que cruzam as montanhas e
as árvores de todo o tipo de espécies.
Um cenário maravilhoso perante o
qual, no entanto, Adão se sente
sozinho.

Para o tirar dessa solidão, o Senhor
cria toda a variedade de criaturas
vivas que habitam o Paraíso: os
pássaros do céu, os peixes que
sulcam os mares, os animais



terrestres. Mas nada disso parece ser
suficiente para o homem. É então
que Deus decide conceder-lhe uma
"ajuda adequada" (Gn 2,18) e, da
própria costela do homem, Ele cria a
mulher. Adão encontra finalmente
uns olhos que lhe devolvem um
olhar semelhante ao dele: "Esta sim,
é osso dos meus ossos e carne da
minha carne" (Gn 2,23). Este
encontro enche-o de alegria, mas
acima de tudo, ilumina a sua
identidade: diz-lhe quem ele é, de
uma forma nova. Faltava ao homem
alguma coisa, que só alguém igual a
ele lhe podia dar.

«Não é bom que o homem esteja
só»

Estas páginas do Génesis contêm
verdades fundamentais sobre o ser
humano. E revelam-nas de forma
narrativa, com uma linguagem
simbólica, mais do que com uma
reflexão teórica. A solidão de Adão



tem, portanto, um profundo
significado antropológico. S. João
Paulo II dizia que todo o homem e
toda a mulher participam dessa 
solidão originária. E nalgum
momento da sua vida têm que
enfrentar-se com ela [1]. Quando
Deus diz "não é bom que o homem
esteja só" (Gn 2,18), refere-se
realmente a ambos [2]. Tanto o
homem como a mulher precisam de
ajuda para sair dessa solidão, de um
caminho para caminharem juntos
até à plenitude que lhes falta. E isso é
o casamento.

Quando, séculos depois, Jesus vier a
lembrar aos fariseus como eram as
coisas "no princípio", vai referir-se
precisamente a esta passagem da
Bíblia (cf Mt 19,1-12). O casamento
cristão é uma chamada de Deus que
convida um homem e uma mulher a
caminharem juntos em direção a Ele.
E não apenas juntos, mas também 
um através do outro. O cônjuge é,



para uma pessoa casada, caminho
imprescindível para Deus. Um
caminho em que a carne se torna
cenário de comunhão e de entrega
por amor, matéria e espaço de
santificação. O amor matrimonial é
assim um encontro de corpos e almas
que embeleza e transfigura o afeto
humano: com a graça do sacramento,
dá-lhe um alcance sobrenatural.

O amor entre um homem e uma
mulher aponta, ao mesmo tempo,
para além de si mesmo. Quando é
verdadeiro, é sempre um caminho
para Deus, não uma meta. A meta
continua a ser a plenitude que só se
encontra n’Ele. Por isso, não tem
nada de estranho que uma pessoa
casada possa às vezes sentir essa
solidão originária. Contudo, tal
sentimento não significa, como às
vezes se apresenta, que o amor tenha
acabado, e que possa começar outra
história, porque essa nova história
também não seria suficiente. Pelo



contrário, tal solidão é um sinal de
que o coração humano tem uma sede
que só pode ser completamente
saciada no Amor infinito de Deus.

A psicologia de quem sabe que não
está sozinho

Nesse mesmo diálogo sobre o
casamento, depois de recordar o
ensinamento do Génesis, Jesus dá um
passo em frente. A entrega mútua do
homem e da mulher é um formoso
caminho que leva a Deus. Mas não é
o único caminho possível. O Senhor
fala daqueles que, por um dom
especial, renunciam ao matrimónio
"pelo Reino dos Céus" (Mt 19,12). Ele
mesmo percorreu esse caminho:
permaneceu celibatário. Na Sua vida,
não tinha razão de ser uma mediação
para Deus: "o Pai e Eu somos um" (Jo
10,30), "Eu estou no Pai e o Pai em
Mim" (Jo 14,11). E Jesus não só
percorreu esse caminho, mas quis
Ele mesmo tornar-Se o Caminho para



que muitas outras pessoas pudessem
amar dessa maneira, que "só pode
ter sentido a partir de Deus" [3].

A História da Igreja está cheia de
histórias de pessoas que acolheram a
chamada de Jesus para se
identificarem com Ele também neste
aspeto: uma caraterística muito
própria de Jesus, que pertence à
entranha da Sua vida, embora não
seja, naturalmente, para todos os
cristãos. Aqueles que responderam à
chamada ao celibato, já desde os
primeiros séculos, não desprezavam
o casamento. Talvez até esse outro
caminho tivesse chegado a
entusiasmá-los tanto como o que iam
empreender. Mas precisamente por
isso, porque percebiam a vida
conjugal como uma realidade boa e
bela, eles podiam entregar esse
projeto a Deus com uma alegria
radiante. "Só entre os que
compreendem e valorizam em toda a
sua profundidade (...) [o] amor



humano", escreve S. Josemaria,
"pode surgir essa outra compreensão
inefável de que Jesus falará (cf. Mt
19,11), que é um puro dom de Deus, e
que impele a entregar o corpo e a
alma ao Senhor, para Lhe oferecer o
coração indiviso, sem a mediação do
amor terreno "[4]. De certa forma,
àqueles a quem Deus chama ao
celibato, leva-os a descobrir a fonte e
a meta de todo o amor autêntico. Eles
são alcançados de uma maneira
especial pelo Amor que encheu o
coração de Jesus e que foi derramado
na Sua Igreja.

O celibato é pois um caminho que
reflete a gratuidade do amor
d’Aquele que dá sempre o primeiro
passo (1 Jo 4,19). Mesmo que possa
parecer que os celibatários reduzem
a sua liberdade ao oferecerem a Deus
a possibilidade de construir uma
família, na realidade ampliam-na: o
seu abandono nas mãos de Deus, a
disposição de deixar por Ele «casa,



irmãos ou irmãs, pai ou mãe, filhos
ou terras "(Mt 19,29) torna-os, de
modo particular," livres para amar
"[5]. Como uma pessoa casada,
devem guardar os seus corações,
para que o amor que têm dentro
deles não se desvie de Deus, e para o
poderem dar aos outros. Contudo, a
sua dedicação não se concentra na
pessoa do cônjuge, mas em Cristo,
que os envia a todo o mundo, para
transmitirem "o bater do Seu
Coração amabilíssimo" [6] às pessoas
concretas que os rodeiam.

Assim foi a vida de Jesus. Ele não se
sentia só, porque se sabia sempre
acompanhado pelo Seu Pai: «Dou-Te
graças, ó Pai, porque me ouviste. Eu
sei que sempre me ouves» (Jo
11,41-42). Para nós, porém o risco da
solidão permanece. Mas quando
Cristo preenche realmente o coração
de uma pessoa, ela já não está
sozinha. Por isso, S. Josemaria dizia
que Deus lhe tinha dado "a psicologia



de quem nunca se encontra só, nem
humana nem sobrenaturalmente só" 
[7]. Nalgumas linhas, em que se
percebe o sabor do vivido, escreveu:
"O coração humano tem um
coeficiente de dilatação enorme.
Quando ama, dilata-se num 
crescendo de carinho que supera
todas as barreiras. Se amas o Senhor,
não haverá criatura que não
encontre lugar no teu coração "[8].

João, um coração virginal

Na Última Ceia, algumas horas antes
de entregar a sua vida, Jesus abre o
coração aos Apóstolos: "Ninguém tem
maior amor", diz Ele, "do que aquele
que dá a vida pelos seus amigos" (Jo
15,13). Estas palavras, que
concentram todo o Seu amor pelos
homens, são também um
chamamento. Por isso, o Senhor diz
aos Seus Apóstolos: "a vós, chamo-
vos amigos" (Jo 15,15). Eles são, como
todos os homens, destinatários do



Seu amor "até ao extremo" (Jo 13,1),
mas são também amigos de um
modo especial. "O Amigo" convida-os
a fazer como Ele [9]: a dar também a
vida pelos seus amigos. Estas
palavras estão, indubitavelmente, na
origem de toda a vocação cristã, mas
sempre ressoaram de maneira
especial nos corações daqueles que O
seguiram deixando tudo.

A Cruz será o lugar da maior
manifestação do Amor: nessa cena
sublime, com a ajuda de Maria e das
santas mulheres , emerge a figura do
apóstolo João. " À hora da verdade,
todos hão-de fugir, exceto João, que O
amava com obras e de verdade. Só
este adolescente, o mais jovem dos
Apóstolos, permanece junto da Cruz.
Os outros não sentiam esse amor tão
forte como a morte "[10]. Desde o
amanhecer da adolescência, o amor
a Jesus tinha ressoado no seu
coração. Sabemos como guardava na
sua memória a recordação do dia em



que encontrou o Senhor: «João
cruzou o seu olhar com o de Cristo,
seguiu-O e perguntou-lhe: Mestre,
onde moras? Foi com Ele, e esteve
com o Mestre o dia todo. Depois
conta-o, no passar dos anos, com
uma naturalidade encantadora,
como um adolescente que escreve
um diário em que abre o seu coração
e regista até a hora: hora autem erat
quasi decima... Lembra-se mesmo do
exato momento em que Cristo olhou
para ele, de quando Cristo o atraiu,
de quando ele não resistiu a Cristo,
de quando se apaixonou por Cristo
»[11].

Podemos imaginar como Jesus, na
Cruz, se teria comovido ao ver o
jovem discípulo que "na Ceia se tinha
apoiado sobre o Seu peito" (Jo 21,20).
Talvez não tenha sido uma surpresa
para Ele encontrar a Sua mãe. De um
modo ou de outro, sempre tinha
permanecido ao Seu lado. Uma mãe
apoia sempre o filho. Mas ao lado



dela, o olhar do Senhor descobre um
amigo: João. No meio da angústia
daquela hora, os seus olhos
encontram-se. Que alegria tão grande
deve ter trazido ao coração do
Senhor! E é precisamente então, diz-
nos o Evangelho, ao vê-lo junto da
Sua Mãe, que o Senhor introduz João
na relação única que existia entre
Maria e Ele: "Jesus, vendo a Sua Mãe
e o discípulo a quem amava, junto
d’Ela, disse à Mãe: "Mulher, aqui tens
o teu filho. E depois disse ao
discípulo: "Aqui tens a tua Mãe" (Jo
19, 26-27).

Anos mais tarde, João escreveria:
"Nós amamos o Senhor, porque Ele
nos amou primeiro" (1 Jo 4,19). Esta
declaração surpreendente nasce da
sua experiência pessoal. João sabia-
se profundamente amado por Jesus.
Era uma realidade que o preenchia e
que dava um sentido novo à sua
existência: levar esse mesmo amor a
todo o mundo. «João, dizia o Bem-



Aventurado John Henry Newman,
teve o privilégio indescritível de ser o
amigo de Cristo. E assim aprendeu a
amar os outros. Primeiro, o seu afeto
esteve concentrado, e depois pôde
expandir-se. Teve além disso o
encargo solene e reconfortante de
cuidar da Mãe de Nosso Senhor, a
Santíssima Virgem, depois da Sua
partida. Não descobrimos aqui as
fontes secretas do seu especial amor
pelos seus irmãos? Aquele a quem o
Salvador favoreceu com o Seu afeto,
para lhe confiar também a missão de
filho da Sua própria Mãe, não
poderia deixar de ser um memorial e
um modelo (tanto quanto um homem
pode ser) de amor profundo,
contemplativo, fervoroso, sereno,
ilimitado »[12].

Despertar corações

A entrega total do coração a Deus
não surge simplesmente de uma
decisão pessoal: é um dom, o dom do



celibato. Da mesma forma, não é
uma renúncia que o define, mas o
amor que nasce de uma descoberta:
«O Amor... bem vale um amor!» [13].
O coração pressente um Amor
incondicional, um Amor que estava à
sua espera… e quer entregar-se a Ele
com essa incondicionalidade,
exclusivamente. Não apenas para o
experimentar, mas para o dar
também a muitas outras pessoas.
Como S. João, que não só desfrutou
do amor de Jesus, mas procurou que
esse mesmo Amor se difundisse por
todo o mundo. Para o discípulo
amado, essa era a consequência
natural: "Se Deus nos amou assim,
também nós devemos amar-nos uns
aos outros" (1Jo 4,11).

Às vezes, o celibato associa-se
fundamentalmente à dedicação do
tempo, como se essa entrega total se
resumisse a uma questão de eficácia:
para organizar certas obras de
apostolado, para não ter outros



compromissos… Mas essa perspetiva
é redutora. O celibato não nasce de
considerações práticas sobre a
disponibilidade para a
evangelização, mas sim de um
chamamento de Cristo. É um convite
a viver de modo particular o estilo de
vida do Seu coração: a amar como
Cristo, a perdoar como Cristo, a
trabalhar como Cristo. Mais ainda, a
ser o próprio Cristo - ipse Christus -
para todas as almas. Portanto, "as
razões simplesmente pragmáticas, a
referência a uma maior
disponibilidade, não bastam. Essa
maior disponibilidade de tempo
poderia facilmente tornar-se também
uma forma de egoísmo, que se poupa
aos sacrifícios e às fadigas exigidas
pelo aceitar-se, pelo suportar-se
reciprocamente no casamento.
Poderia assim levar a um
empobrecimento espiritual ou a uma
dureza de coração»[14].



O celibato não é, portanto, uma
solidão numa torre de marfim, mas
uma chamada a acompanhar, a
despertar corações. Quantas pessoas
existem no mundo que não se
sentem importantes, que pensam
que a sua vida não é valiosa, e que às
vezes caem em comportamentos
estranhos, porque estão basicamente
à procura de um pouco de amor!
Quem recebe o dom do celibato sabe
que está no mundo também para se
aproximar de todas essas pessoas e
lhes mostrar o amor de Deus: para
lhes recordar o seu valor infinito.
Assim, o coração célibe é fecundo,
assim como é fecundo o Coração
redentor de Jesus. Perante cada
pessoa, procura descobrir o mesmo
bem que o Senhor sabia descobrir
em quem se aproximava d’Ele. Não
vê uma pecadora, um leproso, um
publicano desprezível... mas sim a
maravilha de uma criatura amada
por Deus, escolhida por Deus, de
grande valor.



Assim, embora quem vive o celibato
não tenha filhos naturais, torna-se
capaz de uma paternidade profunda
e real. É pai - ou mãe - de muitos
filhos, porque "paternidade é dar a
vida aos outros" [15]. Sabe que está
no mundo para cuidar dos outros,
mostrando-lhes, com a sua própria
vida e com a sua palavra amiga, que
só Deus pode saciar a sede que
experimentam. «O nosso mundo (...),
onde Deus, no melhor dos casos,
entra como hipótese, mas não como
uma realidade concreta, precisa de
confiar em Deus da maneira mais
concreta e radical possível. Precisa
do testemunho que de Deus dá quem
decide acolhê-Lo como o solo em que
a sua própria vida se fundamenta. É
exatamente por isso que hoje, no
nosso mundo atual, o celibato é tão
importante, mesmo que a sua
vivência, na nossa época, se veja
continuamente ameaçada e posta em
questão "[16].



Um dom chamado a crescer no dia
a dia

O dom divino do celibato não é como
a magia- um feitiço que transforma a
realidade imediatamente e para
sempre. Deus concede-o, isso sim,
como uma semente que deve crescer
gradualmente e em boa terra. O
celibato é, como toda a vocação, dom
e tarefa. É caminho. Portanto, não
basta a decisão de se entregar em
celibato pelo reino dos Céus para que
o coração se transforme
automaticamente. É preciso um
esforço contínuo para arrancar as
ervas daninhas, para se livrar de
insetos e parasitas. A graça divina
atua sempre na natureza sem a
negar nem a ultrapassar. Por outras
palavras, Deus conta com a nossa
liberdade e com a nossa história
pessoal. E é precisamente aí, nesse
cenário de barro e graça, que
silenciosamente cresce o
maravilhoso dom de um coração



virginal. Aí cresce... ou aí se deixa
perder.

Como o filho mais novo da parábola,
mesmo aqueles que são chamados a
uma maior intimidade com Deus
podem um dia sentir-se enfastiados,
vazios. Aquele jovem decidiu ir-se
embora para um lugar distante (cf. 
Lc 15,13), porque sentia um vazio
interior na casa do seu pai. E
precisou de tocar no fundo para
finalmente abrir os olhos e se
aperceber do estado de escravidão
em que caíra. É interessante notar
que, de acordo com o texto do
Evangelho, a razão pela qual ele
regressou não foi muito espiritual:
tinha fome, fome biológica, física.
Sentia a falta do pão mole da casa do
pai. Quando finalmente voltou, o pai
estava à espera dele e, "correndo ao
seu encontro, lançou-se-lhe ao
pescoço e cobriu-o de beijos" (Lc
15,20). O filho tinha imaginado quase
um julgamento formal (cf. Lc



15,18-19)… mas em vez disso,
encontra um abraço cheio de vida.
Descobre, talvez com mais clareza do
que nunca, a sua identidade mais
profunda: ele é o filho de um pai tão
bom.

Outras vezes o tédio pode tomar uma
forma mais insidiosa: pode acontecer
que, ficando na casa do pai, um filho
se sinta mais servo do que filho,
como o irmão mais velho da
parábola, que "morava em sua casa,
mas não era livre, porque o seu
coração estava fora ”[17]. Em ambos
os casos, o caminho para sair da
tristeza é voltar os olhos para o Pai e
para o amor que nos tem. É Deus que
sacia a fome da alma, com o Pão da
Eucaristia, no qual encontramos
Aquele que se fez um de nós, para
que O possamos amar, como Amigo.
Aí podemos saciar-nos e manter
assim o coração aceso, num amor
que é "forte como a morte" (Ct 8,6).



João permaneceu junto da Cruz de
Jesus, e esteve também presente na
Sua Ascensão aos Céus, "naquele dia
em que uma aparente despedida foi
verdadeiramente o começo de uma
nova proximidade" [18]. O Mestre
tinha que se separar fisicamente dos
Seus discípulos, a quem Ele amara
até ao extremo, para os poder amar
ainda de mais perto: perto deles e de
cada uma das pessoas que
acreditariam n’Ele. Este é o segredo
de um coração virginal: deixar um
amor da terra para encher o mundo
inteiro com a luz do Amor de Deus.

[1] Cf. S. João Paulo II, Audiência
Geral, 10-10-1979; 24-10-1979;
31-10-1979.

[2] Cf. S. João Paulo II, Audiência
Geral, 10-10-1979, nº 2.



[3] Bento XVI, Discurso à Cúria
Romana, 22-12-2006.

[4] S. Josemaria, Temas Atuais do
Cristianismo, nº 122.

[5] F. Ocáriz, Carta, 14-2-2017, nº 8.

[6] S. Josemaria, Caminho, nº 884.

[7] S. Josemaria, En diálogo con el
Señor, edição histórico-crítica, Rialp,
Madrid 2017, p. 185.

[8] S. Josemaria, Via Sacra, 8ª
Estação, nº 5.

[9] Assim chamava às vezes S.
Josemaria a Jesus: «o Amigo». Cf. 
Caminho, nº 422; Cristo que passa, nº
93.

[10] S. Josemaria, Cristo que passa, nº
2 (cf. Ct 8.6).

[11] S. Josemaria, Notas de um
encontro com os jovens, 6-8-1974
(AGP, biblioteca, P04, vol.II, p. 113).



[12] Newman, J.H. “Love of Relations
and Friends”, Parochial and Plain
Sermons 2, sermão 5.

[13] Caminho, nº 171.

[14] Bento XVI, Discurso à Cúria
Romana, 22-12-2006.

[15] Francisco, Homilia em Santa
Marta, 26-6-2013.

[16] Bento XVI, Discurso à Cúria
Romana, 22-12-2006.

[17] F. Ocáriz, Carta, 9-1-2018, nº 9.

[18] J. Ratzinger, “El comienzo de una
nueva cercanía”, en El resplandor de
Dios en nuestro tiempo, Barcelona:
Herder, 2008, p. 185.

Carlos Villar



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/vocacao-
celibato-agregado-numerario-opus-dei/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/vocacao-celibato-agregado-numerario-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vocacao-celibato-agregado-numerario-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vocacao-celibato-agregado-numerario-opus-dei/

	Algo grande e que seja amor (6): Quem dá a vida pelos seus amigos

