
opusdei.org

Viver face a Deus e
face aos homens:
homilia de S.
Josemaria (áudio)

Homilia de S. Josemaria sobre a
possibilidade de servir Deus e
os outros, publicada no livro
"Amigos de Deus".

08/02/2021

Aqui estamos, consummati in unum,
em unidade de petição e de
intenções, dispostos a começar este
tempo de conversa com o Senhor
com renovado desejo de sermos



instrumentos eficazes nas suas mãos.
Diante de Jesus Sacramentado - como
gosto de fazer um acto de fé explícita
na presença real do Senhor na
Eucaristia! - fomentai nos vossos
corações o desejo de transmitir, pela
vossa oração, um impulso fortíssimo
que chegue a todos os lugares da
terra, até ao último recanto do
planeta, onde houver alguém
gastando a sua existência ao serviço
de Deus e das almas. Com efeito,
graças à inefável realidade da
Comunhão dos Santos, somos
solidários - cooperadores, diz S. João -
na tarefa de difundir a verdade e a
paz do Senhor.

É lógico que pensemos no nosso
modo de imitar o Mestre; que nos
detenhamos a reflectir sobre isso,
para aprendermos directamente da
vida do Senhor algumas das virtudes
que devem resplandecer na nossa
conduta, se aspiramos deveras a
estender o reinado de Cristo.



A prudência, virtude necessária

Na passagem do Evangelho de S.
Mateus da missa de hoje, lemos: tunc
abeuntes pharisæi, consilium inierunt
ut caperent eum in sermone,
reuniram-se os fariseus a fim de
combinarem entre si como poderiam
apanhar Jesus nas suas palavras. Não
esqueçais que este sistema, próprio
dos hipócritas, continua a ser táctica
corrente no nosso tempo. Julgo que a
erva má dos fariseus nunca se
extinguirá do mundo; tem gozado
sempre de uma prodigiosa
fecundidade. Talvez o Senhor
permita que ela cresça para nos
tornar prudentes, a nós, seus filhos,
porque a virtude da prudência é
imprescindível para quem quer que
tenha de dar critério, de fortalecer,
de corrigir, de animar, de alentar os
outros. Aliás, qualquer cristão deve
actuar em relação aos que o rodeiam
precisamente assim, como apóstolo,



aproveitando as circunstâncias do
seu trabalho quotidiano.

Levanto neste momento o coração a
Deus e peço, por mediação da Virgem
Santíssima - que está na Igreja, mas
sobre a Igreja: entre Cristo e a Igreja,
para proteger, reinar e ser Mãe dos
homens, como o é de Jesus, Senhor
Nosso-; peço que conceda a
prudência a todos nós, mas
especialmente àqueles que, metidos
na torrente circulatória da sociedade,
desejam trabalhar por Deus.
Realmente, convém-nos aprender a
ser prudentes.

Continua o episódio evangélico: e
enviaram discípulos seus (dos
fariseus) juntamente com alguns
herodianos, que lhe disseram:
Mestre.... vede com que intenção
retorcida lhe chamam Mestre;
fingem-se admiradores e amigos,
dão-lhe um tratamento reservado à
autoridade de quem se espera



receber ensinamentos. Magister,
scimus quia verax es, sabemos que és
verdadeiro... Que astúcia tão infame!
Já vistes maior duplicidade? Andai
por este mundo com cuidado. Não
sejais desconfiados; mas deveis sentir
sobre os vossos ombros - recordando
a imagem do Bom Pastor que
aparece nas catacumbas - o peso
dessa ovelha, que não é uma alma
apenas, mas a Igreja inteira, a
Humanidade inteira.

Ao mesmo tempo que aceitais com
brio esta responsabilidade, haveis de
ser audazes e haveis de ser
prudentes para defender e
proclamar os direitos de Deus. E
então, pela integridade do vosso
comportamento, muitos vos
considerarão e vos chamarão
mestres, sem vós o pretenderdes,
pois não procuramos a glória
terrena. Mas não estranheis se, entre
tantos que se aproximam de vós, se
infiltrarem alguns que só pretendem



adular-vos. Gravai nas vossas almas
o que me tendes ouvido repetidas
vezes: nem as calúnias, nem as
murmurações, nem os respeitos
humanos, nem o que dirão, nem
muito menos os louvores hipócritas
nos hão-de impedir jamais de
cumprir o nosso dever.

Lembrais-vos da parábola do bom
Samaritano? Ficou aquele homem
caído no caminho, maltratado pelos
ladrões que lhe roubaram tudo, até
ao último centavo. Passam por
aquele lugar um sacerdote da Antiga
Lei e pouco depois um levita; ambos
seguem o seu caminho sem se
preocuparem. Mas um Samaritano,
que ia de viagem, chegou perto dele e,
vendo-o, encheu-se de compaixão.
Aproximando-se, ligou-lhe as feridas,
deitando nelas azeite e vinho, colocou-
o sobre a sua própria montada, levou-
o para uma estalagem e cuidou dele
em tudo . Reparai que o Senhor não
refere este exemplo só para uso de



algumas almas, pois logo acrescenta,
respondendo ao que lhe tinha feito a
pergunta - a cada um de nós -: Vai, e
faz tu o mesmo.

Portanto, quando nos apercebemos
de que na nossa vida ou na dos
outros alguma coisa corre mal,
alguma coisa precisa do auxílio
espiritual e humano, que nós, filhos
de Deus, podemos e devemos prestar,
uma clara manifestação de
prudência consistirá em dar-lhe
remédio oportuno, a fundo, com
caridade e com fortaleza, com
sinceridade. Não valem as inibições.
É errado pensar que com omissões
ou adiamentos se resolvem os
problemas.

Sempre que a situação o requeira, a
prudência exige que se aplique o
remédio totalmente e sem paliativos,
depois de pôr a chaga a descoberto.

Ao notar os menores sintomas do
mal, sede simples, verazes, quer



sejais vós a curar os outros, quer
sejais vós a receber essa assistência.
Nesses casos, deve-se permitir à
pessoa que está em condições de
curar em nome de Deus que aperte
de longe a zona infectada e depois de
mais perto, até sair todo o pus, de
modo que o foco da infecção acabe
por ficar bem limpo. Em primeiro
lugar, temos que proceder assim
connosco mesmos e com quem, por
motivos de justiça ou caridade, temos
obrigação de ajudar. Rezo nesse
sentido especialmente pelos pais e
por quem se dedica a tarefas de
formação e de ensino.

Os respeitos humanos

Que nenhuma razão hipócrita vos
detenha; aplicai o remédio próprio;
mas fazei-o com mãos maternais,
com a infinita delicadeza das nossas
mães, quando nos curavam as
feridas, grandes ou pequenas,
provocadas pelas nossas



brincadeiras e pelas nossas quedas
da infância. Se é preciso esperar
umas horas, espera-se; nunca mais
tempo do que o imprescindível, pois
outra atitude seria comodismo,
cobardia, coisa bem diferente da
prudência. Rejeitai, todos vós,
principalmente os que tendes o
encargo de formar outras pessoas, o
medo de desinfectar a ferida.

É possível que alguém sussurre
arteiramente ao ouvido dos que
devem curar e não se decidem ou
não querem enfrentar-se com a sua
missão: Mestre, sabemos que és
verdadeiro. Não tolereis o elogio
irónico. Os que não se esforçam por
levar a cabo a sua tarefa com
diligência nem são mestres, pois não
ensinam o caminho autêntico, nem
são verdadeiros, pois com a sua falsa
prudência consideram exageradas ou
desprezam as normas claras - mil
vezes comprovadas pela recta
conduta, pela idade, pela ciência do



bom governo, pelo conhecimento da
fraqueza humana e pelo amor a cada
ovelha - que nos levam a falar, a
intervir, a mostrar interesse.

Os falsos mestres são dominados pelo
medo de apurar a verdade. Aflige-os
a simples ideia - que constitui uma
obrigação - de recorrer ao antídoto
doloroso em determinadas
circunstâncias. Em tal atitude -
convencei-vos disso - não há
prudência, nem piedade, nem
sensatez; o que essa atitude reflecte é
pusilanimidade, falta de
responsabilidade, insensatez e pouca
inteligência. Esses são os mesmos
que depois, perante o desastre,
dominados pelo pânico, pretendem
atalhar o mal quando já é tarde. Não
se lembram de que a virtude da
prudência exige recolher e transmitir
a tempo o conselho sereno da
maturidade, da experiência antiga,
do olhar límpido, da língua sem
travas.



Sigamos o relato de S. Mateus: 
Sabemos que és verdadeiro e que
ensinas o caminho de Deus segundo a
pura verdade. Nunca deixo de me
surpreender perante este cinismo.
Tudo fazem com a intenção de
retorcer as palavras de Jesus, Senhor
Nosso, de o apanhar nalgum
descuido e, em vez de lhe exporem
lhanamente o que eles consideravam
problema insolúvel, tentam aturdir o
Mestre com louvores que só deviam
sair de lábios convictos, de corações
rectos. Detenho-me intencionalmente
na análise destes matizes, para
aprendermos a ser, não
desconfiados, mas prudentes; para
que não aceitemos a fraude do
fingimento, mesmo que apareça
revestido de frases ou de gestos que,
em si mesmos, correspondem à
realidade, como sucede na passagem
que estamos a contemplar: Tu não
fazes acepção de pessoas, dizem-lhe;
Tu vieste para todos os homens; a Ti,



nada te impede de proclamar a
verdade e de ensinar o bem....

Repito: prudentes, sim; desconfiados,
não. Concedei a todos a mais
absoluta confiança; sede muito
nobres. Para mim, vale mais a
palavra de um cristão, de um homem
leal - fio-me inteiramente de cada um
- do que a assinatura autêntica de
cem notários unânimes, apesar de
me terem talvez enganado nalguma
ocasião por seguir este critério.
Prefiro expor-me a que um
irresponsável abuse desta confiança,
a retirar a quem quer que seja o
crédito que merece como pessoa e
como filho de Deus. Garanto-vos que
nunca me senti defraudado com os
resultados desta atitude.

Actuar com rectidão

Se, em cada momento, não tiramos
do Evangelho consequências para a
vida actual, é porque não meditamos
nele suficientemente. Muitos de vós



sois jovens; outros já entrastes na
maturidade. Todos vós quereis,
queremos todos - senão não
estaríamos aqui - produzir bons
frutos. Tentamos meter na nossa
conduta o espírito de sacrifício, o
empenho de negociar com o talento
que o Senhor nos confiou, porque
sentimos o zelo divino pelas almas.
Mas, apesar de tanta boa vontade,
não seria a primeira vez que algum
de nós cairia nas malhas dessa rede - 
ex pharisæis et herodianis - composta
por pessoas que deviam defender os
direitos de Deus, visto que são
cristãos, mas que, pelo contrário, de
um modo ou de outro, cercam
insidiosamente outros irmãos na Fé,
outros servidores do mesmo
Redentor, aliando-se e identificando-
se com os interesses das forças do
mal.

Sede prudentes e actuai sempre com
simplicidade, virtude tão própria dos
bons filhos de Deus. Sede naturais na



vossa linguagem e na vossa actuação.
Chegai ao fundo dos problemas; não
fiqueis à superfície. Reparai que é
preciso contar antecipadamente com
o sofrimento alheio e com o nosso, se
desejamos deveras cumprir
santamente e com honradez as
nossas obrigações de cristãos.

Não vos oculto que, quando tenho
que corrigir ou tomar uma decisão
que fará sofrer alguém, padeço antes,
durante e depois; e não sou um
sentimental. Consola-me pensar que
só os animais não choram; nós, os
homens, filhos de Deus, choramos.
Sei que em determinados momentos,
também vós tereis que sofrer, se vos
esforçardes por levar a cabo
fielmente o vosso dever. Não vos
esqueçais de que é mais cómodo -
mas é um descaminho - evitar o
sofrimento a todo o custo, com o
pretexto de não magoar o próximo;
frequentemente o que se esconde por
trás desta omissão é uma vergonhosa



fuga ao sofrimento próprio, porque
normalmente não é agradável fazer
uma advertência séria a alguém.
Meus filhos, lembrai-vos de que o
inferno está cheio de bocas fechadas.

Estão a escutar-me vários médicos.
Desculpai o meu atrevimento, se
volto a usar um exemplo da
medicina; talvez me escape algum
disparate, mas serve para
comparação ascética. Para curar uma
ferida, primeiro limpa-se esta muito
bem e inclusivamente ao seu redor,
desde bastante distância. O médico
sabe perfeitamente que isso dói, mas
se omitir essa operação, depois doerá
ainda mais. A seguir, põe-se logo o
desinfectante; arde - pica, como
dizemos na minha terra - mortifica,
mas não há outra solução para a
ferida não infectar.

Se para a saúde corporal é óbvio que
se têm de tomar estas medidas,
mesmo que se trate de escoriações de



pouca importância, nas coisas
grandes da saúde da alma - nos
pontos nevrálgicos da vida do ser
humano - imaginai como será preciso
lavar, como será preciso cortar, como
será preciso limpar, como será
preciso desinfectar, como será
preciso sofrer! A prudência exige-nos
intervir assim e não fugir ao dever,
porque não o cumprir seria uma
falta de consideração e
inclusivamente um atentado grave,
contra a justiça e contra a fortaleza.

Persuadi-vos de que um cristão, se
pretende deveras proceder
rectamente diante de Deus e dos
homens, precisa de todas as virtudes,
pelo menos em potência. Mas,
perguntar-me-eis: Padre, o que diz
das minhas fraquezas? Responder-
vos-ei: Porventura um médico que
está doente, mesmo que a sua doença
seja crónica, não cura os outros? A
sua doença impede-o de prescrever a
outros doentes o tratamento



adequado? É claro que não. Para
curar, basta-lhe ter a ciência
necessária e aplicá-la com o mesmo
interesse com que combate a sua
própria enfermidade.

O colírio da nossa própria
fraqueza

Se vos examinardes com valentia na
presença de Deus, vós, tal como eu,
sentir-vos-eis diariamente
carregados de muitos erros. Quando
lutamos por arrancá-los com a ajuda
divina, carecem de verdadeira
importância e podem ser superados,
embora pareça que nunca
conseguimos desarraigá-los
totalmente. Além disso,
independentemente dessas
fraquezas, tu contribuirás para
remediar as grandes deficiências dos
outros, sempre que te empenhares
em corresponder à graça de Deus.
Reconhecendo-te tão fraco como eles
- capaz de todos os erros e de todos



os horrores - serás mais
compreensivo, mais delicado e, ao
mesmo tempo, mais exigente, para
que todos nos decidamos a amar a
Deus com o coração inteiro.

Nós, os cristãos, os filhos de Deus,
temos de prestar assistência aos
outros, pondo em prática
honradamente o que aqueles
hipócritas retorcidamente elogiavam
ao Mestre: Não olhas à condição das
pessoas. Isto é, havemos de rejeitar
por completo a acepção de pessoas -
interessam-nos todas as almas! -
embora, logicamente, devamos
começar por ocupar-nos daquelas
que, por esta ou aquela
circunstância, e até só por motivos
aparentemente humanos, Deus
colocou ao nosso lado.

Et viam Dei in veritate doces, e
ensinas com verdade o caminho de
Deus - continuam eles. Ensinar,
ensinar, ensinar! Mostrar os



caminhos de Deus segundo a pura
verdade! Não deves assustar-te por
verem os teus defeitos; os teus e os
meus; eu tenho o desejo de os tornar
públicos, contando a minha luta, o
meu empenho de rectificar este ou
aquele ponto da minha luta por ser
leal ao Senhor.

O esforço por eliminar e vencer essas
misérias já será um modo de indicar
os caminhos divinos: primeiro, e
apesar dos nossos erros manifestos,
com o testemunho da nossa vida;
depois, com a doutrina, como nosso
Senhor, que coepit facere et docere,
começou pelas obras e mais tarde se
dedicou a pregar.

Depois de vos confirmar que este
sacerdote vos quer muito e que o Pai
do Céu vos quer mais, porque é
infinitamente bom, porque é
infinitamente Pai; depois de vos
dizer que não posso lançar-vos nada
à cara, considero, no entanto, que



tenho de ajudar-vos a amar Jesus
Cristo e a Igreja, seu rebanho, porque
nisto penso que não me ganhais:
emulais-me, mas não me ganhais.
Quando vos aponto algum erro
através da pregação ou nas
conversas pessoais com cada um de
vós, não é para vos fazer sofrer;
move-me exclusivamente o empenho
de amarmos mais o Senhor. E ao
insistir na necessidade de praticar as
virtudes, não perco de vista que essa
necessidade também se impõe a
mim.

Certa ocasião, ouvi dizer a um
superficial que a experiência das
nossas quedas serve para voltar a
cair cem vezes no mesmo erro. Eu,
pelo contrário, digo-vos que uma
pessoa prudente aproveita esses
reveses para ficar escarmentada,
para aprender a fazer o bem, para
renovar a decisão de ser mais santa.
Da experiência dos vossos fracassos e
triunfos no serviço de Deus tirai



sempre, juntamente com o aumento
do amor, um empenho mais firme de
prosseguir no cumprimento dos
vossos direitos de cidadãos cristãos,
custe o que custar; sem cobardias,
sem fugir às honras nem às
responsabilidades, sem nos
assustarmos perante as reacções que
se levantem ao nosso redor -
provenientes talvez de falsos irmãos
- quando procuramos leal e
nobremente a glória de Deus e o bem
dos outros.

Portanto, temos de ser prudentes.
Para quê? Para sermos justos, para
vivermos a caridade, para servirmos
eficazmente Deus e todas as almas.
Com muita razão se chamou à
prudência genitrix virtutum, mãe de
todas as virtudes, e também auriga
virtutum , guia de todos os bons
hábitos.

A cada um o que lhe pertence



Lede com atenção o episódio
evangélico para aproveitar essas
estupendas lições acerca das virtudes
que devem iluminar o nosso modo
de proceder. Acabado o preâmbulo
hipócrita e adulador, os fariseus e os
herodianos apresentam o seu
problema: Que te parece? É lícito ou
não pagar tributo a César? Notai
agora a sua astúcia - escreve S. João
Crisóstomo - porque não lhe dizem:
"explica-nos o que é bom, o que é
conveniente, o que é lícito", mas "diz-
nos o que te parece". Estavam
obsessionados por atraiçoá-lo e torná-
lo odioso ao poder político. Mas Jesus,
conhecendo-lhes a malícia, retorquiu:
Porque me tentais, hipócritas?
Mostrai-me a moeda do tributo. Eles
apresentaram-lhe um denário. De
quem é, perguntou, essa imagem e a
inscrição? De César, responderam.
Disse-lhes então: Dai, pois, a César o
que é de César e a Deus o que é de
Deus.



Já estais a ver que o dilema é antigo,
assim como é clara e inequívoca a
resposta do Mestre. Não há, não
existe nenhuma contradição entre
servir a Deus e servir os outros; entre
o exercício dos nossos direitos e
deveres cívicos, e os religiosos; entre
o empenho por construir e melhorar
a cidade temporal e a convicção de
que passamos por este mundo como
por um caminho que nos leva à
pátria celeste.

Também aqui se manifesta a unidade
de vida que - não me cansarei de o
repetir - é uma condição essencial
para os que procuram santificar-se
no meio das circunstâncias
ordinárias do trabalho, das relações
familiares e sociais. Jesus não admite
essa divisão: Ninguém pode servir a
dois senhores, porque, ou há-de ter
aversão a um e amar o outro, ou se
dedicará a um e desprezará o outro.



A escolha exclusiva de Deus feita por
um cristão quando responde
plenamente ao seu chamamento,
leva-o a dirigir tudo ao Senhor e, ao
mesmo tempo, a dar ao próximo tudo
o que em justiça lhe corresponde.

Não é lícito escudar-se em razões
aparentemente piedosas para
expoliar os outros do que lhes
pertence: Se alguém diz: "Eu amo a
Deus" mas odeia o seu irmão, é
mentiroso. Mas também se engana a
si mesmo quem regateia ao Senhor o
amor e a reverência - a adoração -
que lhe são devidos como Criador e
nosso Pai; a quem se nega a obedecer
aos seus mandamentos com a falsa
desculpa de que algum deles é
incompatível com o serviço dos
homens claramente adverte S. João 
que nisto conhecemos que amamos os
filhos de Deus: Se amamos a Deus e
guardamos os seus mandamentos.
Porque o amor de Deus consiste em



guardar os seus mandamentos; e os
seus mandamentos não são pesados.

Talvez tenhais de escutar muitos que
peroram e inventam teorias com o
fim de reduzirem - em nome da
funcionalidade, quando não da
caridade! - as manifestações de
respeito e de homenagem a Deus.
Tudo o que seja para honrar o
Senhor lhes parece excessivo. Não
façais caso deles; vós continuai o
vosso caminho. Essas elucubrações
não passam de controvérsias que não
conduzem a nada, a não ser
escandalizar as almas e impedir que
se cumpra o preceito de Jesus Cristo
de dar a cada um o que lhe pertence,
de praticar com delicada inteireza a
santa virtude da justiça.

Deveres de justiça para com Deus e
com os homens

Gravemo-lo bem na nossa alma, para
que depois se note na nossa conduta:
primeiro, justiça para com Deus. Essa



é a pedra de toque da verdadeira 
fome e sede de justiça, que a distingue
da gritaria dos invejosos, dos
ressentidos, dos egoístas, dos
cobiçosos... Com efeito, negar ao
nosso Cria dor e Redentor o
reconhecimento dos abundantes e
inefáveis bens que nos concede é
uma atitude que encerra a mais
tremenda e ingrata das injustiças.
Vós, se vos esforçardes deveras por
ser justos, considerareis
frequentemente a vossa dependência
de Deus - pois, que tens tu que não
tenhas recebido? - para vos encherdes
de agradecimento e de desejos de
corresponder a um Pai que nos ama
loucamente.

Então avivar-se-á em vós o bom
espírito de piedade filial, que vos
fará tratar Deus com ternura de
coração. Quando os hipócritas
levantarem ao vosso redor a dúvida
de saber se o Senhor tem direito a
pedir-vos tanto, não vos deixeis



enganar. Pelo contrário: ponde-vos
na presença de Deus, dóceis, como a 
argila nas mãos do oleiro e confessai-
lhe rendidamente: Deus meus et
omnia! Tu és o meu Deus e o meu
tudo! E se alguma vez surgir um
golpe inesperado, uma tribulação
imerecida por parte dos homens,
sabereis cantar com nova alegria:
faça-se, cumpra-se, seja louvada e
eternamente glorificada a justíssima
e amabilíssima Vontade de Deus
sobre todas as coisas! Amen. Amen

As circunstâncias daquele servo da
parábola, devedor de dez mil
talentos, reflectem bem a nossa
situação perante Deus: também nós
não temos com que pagar a dívida
imensa que contraímos por tantas
bondades divinas e que aumentámos
ao ritmo dos nossos próprios
pecados. Embora lutemos
denodadamente, não conseguiremos
devolver com equidade o muito que
o Senhor nos perdoou. Mas a



misericórdia divina supre com
abundância a impotência da justiça
humana. Ele é que pode dar-se por
satisfeito e anular a dívida,
simplesmente porque é bom e é
infinita a sua misericórdia.

A parábola - lembrais-vos bem -
termina com uma segunda parte, que
é como que o contraponto da
precedente. Aquele servo, a quem
acabam de perdoar uma dívida
enorme, não se compadece de um
companheiro que lhe devia apenas
cem denários. Aí é que se põe de
manifesto a mesquinhez do seu
coração. Estritamente falando,
ninguém lhe negará o direito de
exigir o que é seu; no entanto, algo se
revolta dentro de nós e nos diz que
essa atitude intolerante se afasta da
verdadeira justiça: não é justo que
quem, há apenas um momento,
recebeu um tratamento
misericordioso de favor e
compreensão, não reaja ao menos



com um pouco de paciência para
com o devedor. Reparai que a justiça
não se manifesta exclusivamente
pelo rigoroso respeito de direitos e
deveres, como se se tratasse de
problemas aritméticos que se
resolvem com somas e subtracções.

A virtude cristã é mais ambiciosa:
leva-nos a mostrar-nos agradecidos,
afáveis, generosos; a comportar-nos
como amigos leais e honrados, tanto
nos tempos bons como na
adversidade; a ser cumpridores das
leis e respeitadores das autoridades
legítimas; a rectificar com alegria
quando nos damos conta de que nos
enganámos ao encarar uma questão.
Sobretudo, se somos justos,
cumpriremos os nossos
compromissos profissionais,
familiares, sociais..., sem espaventos
nem alardes, trabalhando com
empenho e exercitando os nossos
direitos, que também são deveres.



Não acredito na justiça dos
preguiçosos, porque com o seu dolce
far niente - como dizem na minha
querida Itália - faltam, e às vezes
gravemente, ao mais fundamental
dos princípios da equidade: o do
trabalho. Não devemos esquecer que
Deus criou o homem ut operaretur,
para trabalhar; e os outros - a nossa
família, a nossa nação, a
Humanidade inteira, - dependem
também da eficácia do nosso
trabalho. Meus filhos, que pobre
ideia têm da justiça os que a
reduzem a uma simples distribuição
de bens materiais!

A justiça e o amor à liberdade e à
verdade

Desde a minha infância - desde que
tive ouvidos para ouvir, na expressão
da Escritura - tenho ouvido o clamor
da questão social. Não se trata de
nada de particular; é um tema antigo,
de sempre. Talvez tenha surgido no



mesmo instante em que os homens
se organizaram de alguma maneira e
se tornaram mais visíveis as
diferenças de idade, de inteligência,
de capacidade de trabalho, de
interesses, de personalidade.

Não sei se haver classes sociais é
coisas irremediável; aliás, não é do
meu ofício falar dessas matérias, e
muito menos aqui, neste oratório,
onde nos reunimos para falar de
Deus (não desejaria tratar senão
deste tema em toda a minha vida) e
para conversar com Deus.

Pensai o que quiserdes em tudo
aquilo que a Providência confiou à
livre e legítima discussão dos
homens, mas a minha condição de
sacerdote de Cristo impõe-me a
necessidade de subir mais alto e de
vos lembrar que, em qualquer caso,
nunca podemos deixar de viver a
justiça, com heroísmo, se for
necessário.



Estamos obrigados a defender a
liberdade pessoal de todos, sabendo
que Jesus Cristo foi quem nos
conquistou essa liberdade. Se não o
fizermos, com que direito
reivindicaremos a nossa? Também
devemos difundir a verdade, porque 
veritas liberabit vos, a verdade
liberta-nos, enquanto a ignorância
escraviza. Temos de defender o
direito de todos os homens à vida, à
posse do necessário para uma
existência digna, ao trabalho e ao
descanso, à escolha do seu estado, à
constituição de um lar, a trazer filhos
ao mundo dentro do matrimónio e a
poder educá-los, a passar
serenamente o tempo da doença ou
da velhice, ao acesso à cultura, à
associação com os outros cidadãos
para fins lícitos e, em primeiro lugar,
a conhecer e amar Deus com plena
liberdade, porque a consciência,
sendo recta, descobre a marca do
criador em todas as coisas.



Precisamente por isso, é urgente
repetir - não me meto em política,
estou só a expor a doutrina da Igreja
- que o marxismo é incompatível com
a fé de Cristo. Existe alguma coisa
mais oposta à fé do que um sistema
que baseia tudo em eliminar da alma
a presença amorosa de Deus? Gritai
isso com muita força, de modo que se
oiça claramente a vossa voz: para
praticar a justiça não precisamos do
marxismo para nada. Pelo contrário,
esse erro gravíssimo, pelas suas
soluções exclusivamente
materialistas que ignoram o Deus da
paz, levanta obstáculos à felicidade e
ao entendimento entre os homens.
Dentro do cristianismo achamos a
boa luz que dá sempre resposta a
todos os problemas; basta que vos
empenheis sinceramente em ser
católicos, non verbo neque lingua, sed
opere et veritate, não com palavras e
com a língua, mas com obras e com
verdade. Afirmai isto sempre que se
vos apresente a ocasião - procurai-a



se for preciso - sem reticências, sem
medo.

Justiça e caridade

Lede a Sagrada Escritura. Meditai um
a um, os episódios da vida do Senhor,
os seus ensinamentos. Considerai
especialmente os conselhos e as
advertências com que preparava
aquele punhado de homens que
haviam de ser os seus apóstolos, os
seus mensageiros até aos confins da
terra. Qual é a principal norma que
lhes dá? Não é o mandamento novo
da caridade? Foi com amor que
abriram caminho naquele mundo
pagão e corrupto.

Convencei-vos de que apenas com a
justiça nunca resolvereis os grandes
problemas da Humanidade. Quando
se faz apenas justiça, não é de
estranhar que as pessoas se sintam
feridas: a dignidade do homem, que é
filho de Deus, pede muito mais do
que isso. A caridade tem que ir



dentro e ao lado, porque dulcifica
tudo e tudo deifica: Deus é amor.
Temos de actuar sempre por amor de
Deus, que torna mais fácil amar o
próximo e purifica e eleva os amores
terrenos.

Para se passar da estrita justiça à
abundância da caridade há todo um
trajecto a percorrer e não são muitos
os que perseveram até ao fim: alguns
conformam-se com chegar apenas
aos umbrais: prescindem da justiça e
limitam-se a um pouco de
beneficência, a que chamam
caridade, sem cuidarem de que o que
fazem representa uma pequena
parte do que estão obrigados a fazer.
E mostram-se tão satisfeitos consigo
mesmos como o fariseu que julgava
ter enchido a medida da lei só por
jejuar dois dias por semana e pagar o
dízimo de tudo o que possuía.

A caridade, que é como que um
transbordar generoso da justiça,



exige em primeiro lugar o
cumprimento do dever: começa-se
pelo que é justo; continua-se pelo que
é mais equitativo... Mas para amar
requer-se muita finura, muita
delicadeza, muito respeito, muita
afabilidade; numa palavra, seguir
aquele conselho do Apóstolo: levai as
cargas uns dos outros e assim
cumprireis a lei de Cristo. Então, sim,
vivemos plenamente a caridade,
realizamos o mandato de Jesus.

Para mim não existe exemplo mais
claro dessa união prática da justiça
com a caridade do que o
comportamento das mães. Amam
com idêntico carinho todos os seus
filhos e esse amor leva-as
precisamente a tratá-los de modo
diferente - com uma justiça desigual -
visto que cada um é diferente dos
outros.

Pois também em relação aos nossos
semelhantes a caridade aperfeiçoa e



completa a justiça, porque nos leva a
proceder de maneira desigual com os
desiguais, adaptando-nos às suas
circunstâncias concretas, a fim de
comunicarmos alegria a quem está
triste, ciência a quem carece de
formação, afecto a quem se sente
só... A justiça determina que se dê a
cada um o que lhe pertence; ora isto
não significa dar a todos a mesma
coisa. O igualitarismo utópico é fonte
das maiores injustiças.

Para procedermos sempre assim,
como essas boas mães, precisamos de
esquecer-nos de nós mesmos e de
não aspirar a outra superioridade
senão a de servir os outros, como
Jesus Cristo, que afirmava: o Filho do
homem veio, não para ser servido,
mas para servir. Isto exige a inteireza
da submissão da nossa vontade ao
modelo divino, trabalhar para todos,
lutar pela felicidade eterna e pelo
bem-estar dos outros. Não conheço
melhor caminho para ser justo do



que uma vida de entrega e de
serviço.

Talvez alguns pensem que sou um
ingénuo. Não me importa. Embora
me qualifiquem desse modo, porque
continuo a acreditar na caridade,
garanto-vos que sempre acreditarei
nela! E enquanto o Senhor me
conceder vida, continuarei a ocupar-
me - como sacerdote de Cristo - de
que haja unidade e paz entre os que
são irmãos por serem filhos do
mesmo Pai, Deus; de que a
humanidade se compreenda; de que
todos compartilhem o mesmo ideal: o
da Fé!

Recorramos a Santa Maria, Virgem
prudente e fiel, e a S. José, seu
esposo, modelo acabado de homem
justo. Eles, que na presença de Jesus,
Filho de Deus, viveram as virtudes
que contemplámos, conseguir-nos-ão
a graça de que se arraiguem
firmemente na nossa alma, para nos



decidirmos a proceder a toda a hora
como bons discípulos do Mestre:
prudentes, justos, cheios de caridade.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/viver-face-a-
deus-e-face-aos-homens-homilia-de-s-

josemaria-audio/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/viver-face-a-deus-e-face-aos-homens-homilia-de-s-josemaria-audio/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viver-face-a-deus-e-face-aos-homens-homilia-de-s-josemaria-audio/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viver-face-a-deus-e-face-aos-homens-homilia-de-s-josemaria-audio/
https://opusdei.org/pt-pt/article/viver-face-a-deus-e-face-aos-homens-homilia-de-s-josemaria-audio/

	Viver face a Deus e face aos homens: homilia de S. Josemaria (áudio)

