
opusdei.org

Vinde, adoremos!

O Natal é um tempo em que
todos os acontecimentos
admiráveis de Belém nos
impelem a reformular as nossas
motivações últimas. Maria e
José convidam-nos a adorar
sem descanso a Jesus Menino,
indefeso e necessitado dos
nossos cuidados.

24/12/2023

Vinde, adoremos!

À entrada do estádio de futebol de
uma cidade inglesa, os adeptos são



recebidos por uma grande escultura
de dois soldados, cada um com um
uniforme diferente, que apertam a
mão por cima de uma bola. A cena
representa um evento ocorrido
durante a Primeira Guerra Mundial,
conhecido como «A trégua de Natal».
Conta-se que na noite da Consoada
de 1914, se produziu um cessar-fogo
espontâneo nas trincheiras que
separavam os dois exércitos. Um dos
lados fez sinais ao outro,
convidando-o a viver uma noite de
paz, precisamente na data que
comemorava o nascimento de Jesus.
A iniciativa foi bem recebida:
reuniram-se os militares das duas
partes, trocaram entre si presentes
simples, cantaram canções de Natal,
tiraram fotografias de grupo e até
jogaram uma partida de futebol.

Uma das canções de que todos se
lembram de ter escutado ou entoado
naquela noite é o célebre Adeste
fideles[1]. O facto de o cântico original



ser em latim facilitou poder ser
entoado por quem não provinha da
mesma língua, acompanhado por
algumas gaitas. Este vilancico,
atualmente conhecido em todo o
mundo, convida os que cantam e
escutam a unir-se ao grupo que se
dirige a Belém – pastores, anjos,
magos – para adorar Jesus recém-
nascido. «Natal. Cantam: “venite,
venite…”. – Vamos, que Ele já nasceu.
E, depois de contemplar como Maria
e José cuidam do Menino, atrevo-me
a sugerir-te: – Olha-O de novo, olha-O
sem descanso»[2].

Que é que adoramos

O convite a adorar, a assumir uma
atitude de humildade e de total
submissão perante outra pessoa – e
mais ainda tratando-se de um
Menino que mal balbucia – passou a
ser, para muita gente, algo de
estranho ou até problemático. Na
medida em que a autonomia pessoal



se apresenta como o direito e o valor
moral supremo, pôr assim a nossa
vida nas mãos de alguém pode
parecer um sintoma de fraqueza ou
de superstição, talvez algo mais
próprio de outros tempos.

Efetivamente, só Deus é digno de
adoração: só a Ele se deve a máxima
reverência. Contudo, de certo modo,
a adoração é sempre uma realidade
conatural a qualquer pessoa
humana, tendo fé ou não tendo.
Assim, cada um estabelece algo ou
alguém como razão última pela qual
faz tudo o resto. «O que é um “deus”
no plano existencial? – perguntava-se
o Papa Francisco –. É aquilo que está
no cerne da própria vida e do qual
depende o que fazemos e pensamos.
Podemos crescer numa família cristã
de nome, mas na realidade centrada
em pontos de referência alheios ao
Evangelho. O ser humano não vive
sem se centrar em algo. Eis, então,
que o mundo oferece o



“supermarket” dos ídolos, que podem
ser objetos, imagens, ideias,
papéis»[3].

Deste ponto de vista, tanto os crentes
como os que veem na adoração uma
coisa do passado, podem redescobrir
algo do caminho que conduz a
Belém. Para o empreender, talvez
possamos começar por perguntar-
nos: qual é a razão pela qual faço o
que estou a fazer? Que me leva a
fazer isto e não outra coisa? Ao
refletir assim, num primeiro
momento identificaremos algumas
motivações; e por detrás delas,
puxando pelo fio, descobrir-se-ão
outras menos evidentes. Mas até
essas motivações mais subtis podem
remeter por sua vez para outras mais
profundas. Daí que seja necessário
continuar a perguntar-nos até chegar
ao nosso critério último de ação: o
que consideramos irrenunciável,
intocável, que guia as nossas
decisões; o que, em última análise,



adoramos, porque lhe submetemos
tudo o resto.

Podemos então apanhar a surpresa
de descobrir que, com mais ou
menos frequência, as nossas decisões
não apontam tanto para o Deus que
confessamos, mas talvez para outras
finalidades inconfessadas, como
podem ser o prestígio pessoal, a
segurança material, a preservação de
uma determinada situação, ou a pura
comodidade. Tudo isto pode mesmo
estar misturado com elementos em
parte relacionados com a fé, tais
como a busca de um sossego
espiritual, ou a tranquilidade que dá
fazer o que se julga que se deve. Mas
talvez, no fim de contas, até esse tipo
de motivos nos mantenha longe da
vertigem que veio trazer ao mundo
este Menino que é Deus.

O convite que entoamos tantas vezes
durante os dias de Natal – «Vinde,
adoremos!» – vem precisamente



interrogar-nos em profundidade
acerca das razões por que vivemos.
Vinde todos deixar-vos interpelar por
este paradoxo de ver, recém-nascido,
a quem fez nascer o céu e a terra.
Vinde todos contemplar como não
pode articular palavra quem, com a
sua palavra, criou tudo o que existe.
«Emociona-me profundamente
contemplar a figura de Jesus recém-
nascido em Belém – confessava S.
Josemaria –: um menino indefeso,
inerme, incapaz de oferecer
resistência… Deus entrega-Se nas
mãos dos homens»[4]. O Natal é um
tempo em que todos os
acontecimentos admiráveis de Belém
nos impelem a reformular as nossas
motivações últimas. Jesus, Maria e
José – e juntamente com eles, todos
os santos –, convidam-nos a
questionar as nossas seguranças, as
nossas pequenas ou grandes
«adorações» particulares, para poder
orientar o nosso coração rumo à



única estrela que nos indica onde
está o Salvador.

Seguir a estrela com coração
sincero

«Tendo Jesus nascido em Belém da
Judeia, no tempo do rei Herodes,
chegaram a Jerusalém uns magos
vindos do Oriente. E perguntaram:
«Onde está o Rei dos judeus que
acaba de nascer? Vimos a sua estrela
no Oriente e viemos adorá-l’O» (Mt 2,
1-2). Os magos unem-se a esse venite,
adoremus. Deixaram a segurança do
que era conhecido para se porem à
procura da fonte a que remete a sua
sede de adoração. Adivinhavam nas
suas vidas um centro de gravidade
que orientava as suas decisões, mas
não tinham conseguido delineá-lo
com clareza. Agora, chegando a
Belém, sentem no coração um bater
diferente, que lhes anuncia que já
estão perto de o descobrir. S.
Josemaria reconhecia nesta busca



dos magos a experiência da vocação
cristã: o reconhecimento de um
anseio que só pode ser preenchido
por Deus, a descoberta do que
verdadeiramente merece ser
adorado. Como eles, «também nós
sentimos que, pouco a pouco, se
acendia na nossa alma uma luz nova:
o desejo de ser cristãos em plenitude,
o desejo, por assim dizer, de tomar
Deus a sério»[5].

Bento XVI chamava-lhes «pessoas de
coração inquieto»[6]. É essa a
característica constante da alma que,
no meio da fragilidade do mundo,
procura Cristo. Nos seus corações,
como nos nossos, vibrava certamente
uma saudade semelhante à do
salmista: «Ó Deus, Tu és o meu Deus!
Anseio por ti! A minha alma tem sede
de ti; todo o meu ser anela por ti,
como terra árida, exausta e sem
água» (Sl 62, 2). É a situação do
peregrino, muito diferente da do
vagabundo, que não sabe o que quer



nem para onde vai. O peregrino é um
caminhante sempre em busca,
sempre com a nostalgia de amar
mais a Deus, de manhã à noite.
«Lembro-me de ti no meu leito,
penso em ti, se fico acordado» (Sl 62,
7). Este desejo do verdadeiro Deus
está inscrito em todos os homens e
mulheres da terra, cristãos e não
cristãos, e é o que mantém uns e
outros a caminho. Por isso, quando
na oração eucarística quarta, o
sacerdote pede a Deus Pai que se
lembre daqueles por quem se oferece
o sacrifício de Cristo, aí se encontram
«todos aqueles que Vos procuram de
coração sincero»[7].

Os reis magos, explica Bento XVI,
«talvez fossem homens eruditos, que
tinham grande conhecimento dos
astros e, provavelmente, dispunham
também duma formação filosófica;
mas não era apenas saber muitas
coisas que queriam; queriam
sobretudo saber o essencial, queriam



saber como se consegue ser pessoa
humana. E, por isso, queriam saber
se Deus existe, onde está e como é; se
Se preocupa connosco e como
podemos encontrá-l'O. Queriam não
apenas saber; queriam conhecer a
verdade acerca de nós mesmos, de
Deus e do mundo. A sua
peregrinação exterior era expressão
deste estar interiormente a caminho,
da peregrinação interior do seu
coração. Eram homens que
buscavam a Deus e, em última
instância, caminhavam para Ele;
eram indagadores de Deus»[8].

Seguir a estrela de Belém é na
realidade uma tarefa que dura toda a
vida. A tarefa de procurar o presépio
escondido na nossa vida comum
pode tornar-se por vezes fatigante,
porque supõe não se deter em
paragens aparentemente mais
cómodas, nas quais, porém, não está
Jesus. A meta vale assim todos os
esforços: «Ao ver a estrela, sentiram



imensa alegria; e, entrando na casa,
viram o menino com Maria, sua mãe.
Prostrando-se, adoraram-n'O; e,
abrindo os cofres, ofereceram-lhe
presentes: ouro, incenso e mirra» (Mt
2, 10-11). Nesse dia, a vida destes
homens sábios mudou para sempre.
Porque, no fim de contas, «tudo
depende de que na nossa vida haja
ou não adoração. Sempre que
adoramos, ocorre algo em nós e à
nossa volta. As coisas endireitam-se
de novo. Entramos na verdade. O
olhar torna-se agudo. Muitas das
coisas que nos esmagavam
desaparecem»[9].

Deixar que Deus seja Deus

Ao longo do caminho não
encontraremos só a estrela que nos
guia para Jesus: também nos
cruzaremos com inúmeras luzes
artificiais, múltiplos sucedâneos que
tentam enganar-nos, solicitar a nossa
adoração, e, em último termo,



aprisionar a nossa liberdade. São os
falsos ídolos de que nos fala o
Catecismo da Igreja: «A idolatria não
diz respeito apenas aos falsos cultos
do paganismo. Continua a ser uma
tentação constante para a fé. Ela
consiste em divinizar o que não é
Deus»[10]. Todos, também os cristãos,
podemos cair na idolatria uma e
outra vez, sempre que pusermos
alguma coisa ou alguém, pelo menos
parcialmente, no lugar de Deus. Estes
falsos ídolos constituem-se então em
«formas de opressão e de aparentes
liberdades que são, na realidade,
correntes que escravizam»[11]. Trata-
se de um deslocar de Deus que não
costuma dar-se habitualmente de
maneira chamativa e escandalosa,
mas que se agarra discretamente ao
nosso coração, como a hera se
introduz paulatinamente numa
parede, até ameaçar derrubá-la.

Todas as manhãs, ao acordar, S.
Josemaria prostrava-se no chão e



repetia a palavra «serviam!»,
«servirei». Muitos aprendemos dele
esse gesto, que exprime o desejo,
renovado em cada dia, de não se
distrair com falsas adorações, de
inclinar-se todos os dias somente
diante de Deus. Trata-se de um gesto
de adoração; e, justamente por isso,
de um gesto de liberdade, um gesto
que nos liberta da possibilidade de
estacionar em pequenos ídolos,
disfarçados até das melhores
aparências e intenções. «A adoração
é liberdade que provém das raízes da
verdadeira liberdade: da liberdade
de si próprio. Daí que seja
“salvação”, “felicidade”, ou, como a
chama João, “alegria”. E ao mesmo
tempo, disponibilidade total, entrega
e serviço, tal como Deus me quer»[12].

Também diariamente, S. Josemaria
repetia, na ação de graças depois de
celebrar a Eucaristia, este pedido do
salmista: Non nobis, Domine, non
nobis; sed nomini tuo da gloriam! (Sl



115, 1). Empequeneceríamos esta
oração se pensássemos que o que
aqui se expressa é mera renúncia à
glória em general, como se se
tratasse de algo de mau para nós. De
facto, o cristão espera na promessa
de viver na glória de Deus; de modo
que, mais do que de uma renúncia,
trata-se de um redimensionamento: a
petição do salmista assume que a
glória humana, sem a glória de Deus,
é sempre demasiado pequena, como
o é qualquer ídolo perante Deus. A
glória meramente humana acaba por
revelar-se como uma caricatura
triste: a ânsia de querer acima de
tudo estar-se contente com o que se
conseguiu ou aperceber-se da
admiração dos outros, a
autossatisfação da glória humana é
bem pouca coisa… porque aí não está
Deus.

* * *



Jesus Menino, indefeso e necessitado
de tudo, chega para desmascarar
uma vez e outra todos os nossos
ídolos, que não veem, nem falam,
nem ouvem (cf. Sl 115, 5-6). Os dias
de Natal são um convite para
retomar novamente o caminho para
essa casa improvisada, mas cheia de
luz e de calor, que é a gruta de
Belém. Ali nos maravilharemos
«perante a liberdade de um Deus
que, por puro Amor, decide rebaixar-
se assumindo a nossa carne[13].

[1] N.T.: composição atribuída ao rei
português D. João IV e muito
divulgada no século XVIII, pelo
músico inglês John F. Wade, que nos
países anglo-saxónicos é mesmo
considerado como seu autor.

[2] S. Josemaria, Forja, n. 549.



[3] Francisco, Audiência geral,
01/08/2018.

[4] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
113.

[5] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
32.

[6] Bento XVI, Homilia na Epifania do
Senhor, 06/01/2013.

[7] Missal Romano, Oração
Eucarística IV.

[8] Bento XVI, Homilia na Epifania do
Senhor, 06/01/2013.

[9] Romano Guardini, Dominio de
Dios y libertad del hombre, Madrid;
Guadarrama, 1963, pág. 30.

[10] Catecismo da Igreja Católica, n.
2113

[11] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
09/01/2018, n. 1.



[12] Joseph Ratzinger, «Hacer oración
en nuestro tiempo», em Palabra en la
Iglesia, Salamanca, Sígueme, 1976, p.
107.

[13] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
09/01/2018, n. 3..

Andrés Cárdenas

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/vinde-
adoremos/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/vinde-adoremos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vinde-adoremos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vinde-adoremos/

	Vinde, adoremos!

