
opusdei.org

Vida após a morte, a
esperança do cristão

Deus fez o homem para ser feliz
na terra e, mais tarde, também
no Céu. Este ensaio é uma breve
reflexão sobre a novidade da
doutrina cristã perante a
realidade da morte.

15/11/2020

O sentido de novidade percorre todo
o Evangelho, desde a Anunciação à
Virgem Maria até à Ressurreição do
Senhor. O Novo Testamento fala de
mil formas diferentes de um novo
início para a humanidade. A própria



palavra "evangelho" significa
exatamente isso: a "boa notícia".
Desde o princípio do seu ministério
público, Cristo anuncia abertamente
a plenitude dos tempos e a vinda do
Reino de Deus: Completou-se o
tempo e o Reino de Deus está
próximo: arrependei-vos e
acreditai no Evangelho. (Mc 1, 15).
Mas tal não quer dizer que o Senhor
queira mudar tudo. Não é um
revolucionário ou um iluminado. De
facto, por exemplo, para falar da
indissolubilidade do matrimónio,
toma como ponto de partida o que
Deus estabeleceu quando criou a
mulher e o homem (cf. Mt 19, 3-9; Gn
2, 24). Por isso, declarou: Não
penseis que vim revogar a Lei ou
os Profetas. Não vim revogá-los,
mas levá-los à perfeição. (Mt 5, 17);
e repetidamente ordenou aos
discípulos que cumprissem fielmente
os mandamentos que Moisés tinha
comunicado ao povo da parte de
Deus.



Na pregação do Senhor há, sem
dúvida, um ar novo e libertador. Por
um lado, a doutrina de Jesus
desenvolve elementos já presentes
no Antigo Testamento, como a
retidão de intenção, o perdão ou a
necessidade de amar todos os
homens sem exceção, em particular
os pobres e os pecadores. Em Cristo,
as antigas promessas que Deus fez
aos profetas são cumpridas. Por
outro lado, o chamamento do Senhor
é dirigido de forma radical e
perentória não apenas a um povo,
mas a todos os homens, a quem
chama um a um.

A novidade da presença e atuação de
Jesus Cristo também é percebida de
outra forma, desconcertante à
primeira vista: muitas pessoas
rejeitam-n´O. Veio para o que era
seu, e os seus não o receberam (Jo
1, 11), diz S. João. Esta rejeição dos
homens realça ainda mais, se é
possível, a entrega incondicional e a



caridade do Senhor para com a
humanidade. Além disso, esta recusa
levou-O diretamente à morte na
Cruz, livremente abraçada, um
sacrifício único e definitivo, fonte de
salvação para todos os homens.

Mas Deus foi fiel à sua promessa, e o
poder do mal não pôde extinguir a
entrega divina de Jesus, como a
Ressurreição tornou manifesto. A
força salvífica que Deus introduziu
no mundo através da Encarnação do
Seu Filho, e sobretudo através da
Ressurreição, é a novidade absoluta,
universal e permanente. Podemos
apreciar isso desde o início da
pregação apostólica: com alegria
transbordante, os apóstolos
proclamaram por toda a Judeia, pelo
Império Romano e pelo mundo
inteiro que Jesus tinha ressuscitado;
que o mundo podia mudar, que cada
mulher, cada homem podia mudar;
que já não estávamos sujeitos à lei do
pecado e da morte eterna. Cristo,



sentado à direita do Pai, diz: Eis que 
Eu renovo todas as coisas (Ap 21, 5).
Em Cristo, Deus tomou as rédeas do
mundo e da história humana de um
modo novo para levá-los à sua plena
realização. Apesar de todas as
dificuldades que os cristãos da
primeira hora tiveram, olhavam para
o futuro com esperança e otimismo.
E contagiavam sem cessar a sua fé
entre todas as pessoas que tinham à
sua volta.

A novidade da vida eterna após a
morte

No mundo pagão, era comum
considerar o futuro como uma
simples réplica do passado. O cosmos
existira desde sempre e, dentro de
grandes mutações cíclicas,
perduraria para sempre. De acordo
com o mito do eterno retorno, tudo o
que acontecera no passado voltaria
no futuro. Neste contexto
antropológico-religioso, o homem só



poderia ser salvo escapando da
matéria, numa espécie de êxtase
espiritual separado da carne; ou
vivendo neste mundo, como disse
São Paulo, sem meta nem
esperança (cf. 1 Ts 4, 13; Ef 2, 12).
Nos primeiros séculos do
cristianismo, os pagãos seguiam uma
ética mais ou menos reta;
acreditavam em Deus ou nos deuses
e dirigiam-lhe um culto assíduo, em
busca de proteção e conforto; mas
faltava-lhes a esperança certa de um
futuro feliz. A morte era uma pura
rotura, um absurdo.

Contudo, a vontade de viver para
sempre é profunda no homem, como
manifestam desde então filósofos,
literatos, artistas, poetas e, de modo
eminente, aqueles que se amam. O
homem anseia perdurar e esse desejo
exprime-se de muitos modos: nos
projetos humanos, na vontade de ter
filhos, no desejo de influenciar a vida
dos outros, de ser reconhecido e



lembrado; em tudo isso, se pode
adivinhar o desejo humano de
eternidade. Há quem pense na
imortalidade da alma; há quem
entenda a imortalidade como
reencarnação; há enfim aqueles que,
diante do facto certo da morte,
decidem usar todos os meios para
alcançar o bem-estar material ou o
reconhecimento social: bens que
nunca serão suficientes, porque não
saciam, porque não dependem
apenas da própria vontade. Nisto, o
cristão é realista, pois sabe que a
morte é o fim dos sonhos vãos do
homem.

No meio do dilema da morte e da
imortalidade, o cristão tem a certeza
de que Deus lhe deu a vida, criando-
O à sua imagem e semelhança (cf. Gn
1, 27); sabe que, quando experimenta
a angústia da morte que se aproxima,
Cristo atua nele, transformando as
suas dores e a sua morte em força
corredentora. E está certo de que o



próprio Jesus, a quem serviu, imitou
e amou, o receberá no Céu,
enchendo-o de glória após a morte. A
grande e gozosa verdade da fé cristã
é que, pela fé em Cristo, o homem
pode vencer de longe o último
inimigo (1 Cor 15, 26), a morte,
abrindo-se à visão perpétua de Deus
e à ressurreição do corpo no final dos
tempos, quando todas as coisas se
tiverem cumprido em Cristo.

A vida não acaba aqui; estamos
certos de que o sacrifício oculto e a
doação generosa têm um sentido e
um prémio que, pela misericórdia
magnânima de Deus, vão mais além
do que o homem poderia esperar
com as próprias forças. "Se alguma
vez te tira tranquilidade o
pensamento da nossa irmã a morte
(porque te vês tão pouca coisa!),
anima-te e considera: - Que será esse
Céu que nos espera, quando toda a
formosura e a grandeza, toda a
felicidade e o Amor infinitos de Deus



se derramarem no pobre vaso de
barro que é a criatura humana, e a
saciarem eternamente, sempre com a
frescura de uma nova alegria?”( S.
Josemaria, Sulco, n. 891).

No tempo presente

Embora seja verdade que a novidade
cristã se refere principalmente à
outra vida, ao além, a Igreja ensina
que a novidade da Ressurreição de
Cristo já está presente, de alguma
forma, na terra. Por mais que dure o
universo tal como o conhecemos,
estamos já "nos últimos tempos", com
a certeza de que o mundo foi
redimido, já que Cristo derrotou o
pecado, a morte e o demónio.

O Reino de Deus está no meio de
vós (Lc 17,21); no meio, não só como
uma presença externa, mas também
como uma presença dentro do crente,
na alma em graça, com uma
presença real, atual, efetiva, embora
ainda não totalmente visível e



completa. "Já chegou, pois, a nós, a
plenitude dos tempos (cf. 1 Cor.
10,11), a restauração do mundo foi já
realizada irrevogavelmente e, de certo
modo, encontra-se já antecipada neste
mundo: com efeito, ainda aqui na
terra, a Igreja está aureolada de
verdadeira, embora imperfeita,
santidade. (…) chamamo-nos filhos de
Deus e em verdade o somos (cf. 1 Jo.
3,1); mas não aparecemos ainda com
Cristo na glória (cf. Col. 3,4), na qual
seremos semelhantes a Deus, porque
O veremos como Ele é (cr. 1 Jo. 3,2)"
(Concílio Vaticano II, Constituição
Dogmática Lumen Gentium, n. 48).

A Igreja é a depositária na terra da
presença antecipada do Reino de
Deus; caminha como peregrina na
terra, mas todo o poder salvífico de
Deus atua já de algum modo no
tempo presente, através da Palavra
revelada e dos sacramentos,
especialmente da Eucaristia; poder
salvífico que se manifesta também



na vida santa dos cristãos, que vivem
no mundo, sem ser mundanos (cf.
Jo 17, 14). O cristão é, perante o
mundo e no mundo, alter Christus,
ipse Christus; outro Cristo, o próprio
Cristo: estabelece-se assim uma certa
polaridade na vida da Igreja e de
cada crente, entre o momento
presente - ocasião de acolher a graça
- e a plenitude final; tensão que tem
muitas consequências para a vida do
cristão e para a compreensão do
mundo.

O cristão vive imerso em Deus e para
Deus, e esforça-se por comunicar os
bens divinos a outras pessoas. Na
vida futura, a graça, ou vida
sobrenatural, tornar-se- á glória, e o
homem alcançará a imortalidade
completa na ressurreição dos
mortos. Na vida presente, no entanto,
embora esteja aperfeiçoada pela
graça, a existência humana possui
uma autonomia própria, que deve
aplicar-se em âmbitos diversos:



pessoal, familiar, social e político. A
vida sobrenatural acolhe, aperfeiçoa
e traz à plenitude a natureza, sem a
anular ou substituir.

Esta tensão também se manifesta na
noção cristã do tempo e da história.
Para o pensamento pagão, quase
sempre fatalista, os acontecimentos
da história estavam previstos e
determinados antecipadamente pelo 
fatum, o destino. O tempo passava
intocado e imperturbável, qual
espectador silencioso e passivo,
enquadrando o decurso da história.
Mas o tempo cristão não é apenas
tempo que passa; é o espaço criado
por Deus para o crescimento e
progresso, para a história e para a
redenção. Deus atua no tempo com a
sua Providência, para conduzir o
mundo e a história à sua plenitude.

O Senhor quis contar com a resposta
inteligente e livre dos homens, com
as orações dos santos e as boas ações



de muitos, para influenciar o curso
dos acontecimentos. Enquanto
imagem Sua, as pessoas podem
mudar a história: em alguns casos
para mal, como aconteceu com o
pecado de Adão e Eva; mas sobretudo
de forma positiva, participando
ativamente na realização do plano
divino, precisamente porque o
acontecimento mais relevante e
eficaz, aquele que deu a volta mais
radical à história do mundo, foi a
Encarnação do Filho de Deus. Por
esta razão, a colaboração humana
mais profunda e duradoura nos
planos divinos para mudar o curso
da história foi realizada por Nossa
Senhora, quando acolheu com um
decidido fiat o Filho de Deus no seu
seio!

Os cristãos vivem no mundo
conscientes dos próprios pecados e
dos alheios, mas convencidos de que
a melhor maneira de aproveitar o
tempo é servir a Deus, para melhorar



o mundo que Ele nos confiou. De
algum modo, o tempo é moldado pelo
homem, é humanizado. "A criação
tem a sua bondade e a sua perfeição
próprias, mas não saiu totalmente
acabada das mãos do Criador. Foi
criada «em estado de caminho» («in
statu viae») para uma perfeição
última ainda a atingir e a que Deus a
destinou. Chamamos divina
Providência às disposições pelas quais
Deus conduz a sua criação em ordem
a essa perfeição" (Catecismo da Igreja
Católica, n. 302). O Senhor não fez
tudo, até ao último pormenor, desde
o início. Pouco a pouco, contando
com a colaboração inteligente e
perseverante das criaturas, vai-as
aproximando a todas e cada uma
delas do seu fim. O poder salvífico de
Deus normalmente torna-se presente
na vida do homem de forma oculta e
interior; do mesmo modo, a
Providência divina trabalha suave e
ordinariamente, não só nos grandes
eventos, mas também naqueles que



aparentemente são mais pequenos.
Por isso, o Senhor convida a uma
confiança plena: Não vos
preocupeis, dizendo: ‘Que
comeremos, que beberemos, ou
que vestiremos?’ Os pagãos, esses
sim, afadigam-se com tais coisas;
porém, o vosso Pai celeste bem
sabe que tendes necessidade de
tudo isso. Procurai primeiro o
Reino de Deus e a sua justiça, e
tudo o mais se vos dará por
acréscimo. (Mt 6,31-33).

Deus - explicou S. Josemaria – que é a
Beleza, a Sabedoria, a Grandeza -
anuncia-nos que somos seus, que
fomos escolhidos como objeto do seu
amor infinito. É precisa uma vida
forte de fé para não desvirtuar esta
maravilha que a Providência depõe
nas nossas mãos, uma fé como a dos
Reis Magos, que nos leva a ter a
certeza de que nem o deserto, nem a
tormenta, nem a tranquilidade do
oásis nos impedirão de chegar à meta



do presépio eterno: a vida definitiva
com Deus. (S. Josemaria, Cristo que
passa, n. 32).

Desde o início da sua existência
terrena, o Senhor encheu Aquela que
se tornaria a Mãe do Seu Filho com
uma extraordinária abundância de
dons, humanos e sobrenaturais. 
Concebida sem pecado original, ela
é a cheia de graça (Lc 1,28). Durante
a sua vida, no meio de inúmeras
provas e trevas, ela viveu
heroicamente a fé, fortalecendo os
primeiros discípulos com o seu
exemplo. No final da sua vida, livre
de qualquer pecado, foi assunta ao
céu em corpo e alma, participando
para sempre, como Rainha dos Anjos
e de toda a criação, da glória do
Senhor. Nela, se verificou
plenamente a promessa divina de
levar os homens à glória. Por esta
razão, Nossa Senhora é para cada
homem spes nostra, farol que nos
ilumina e causa da nossa esperança.



foto de capa: giampaolomacorig

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/vida-apos-a-

morte-a-esperanca-do-cristao/
(28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/vida-apos-a-morte-a-esperanca-do-cristao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vida-apos-a-morte-a-esperanca-do-cristao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/vida-apos-a-morte-a-esperanca-do-cristao/

	Vida após a morte, a esperança do cristão

